
1

LA SANACIÓN DE NUESTROS
PERSONAJES INTERIORES

UN MODELO Y UN MÉTODO PARA LA COMPRENSIÓN, INTEGRACIÓN
Y ARMONIZACIÓN  DE NUESTRA PERSONALIDAD,

DESDE LA PSICOLOGÍA TRANSPERSONAL Y LAS TRADICIONES ESPIRITUALES



2



3

LA SANACIÓN DE NUESTROS
PERSONAJES INTERIORES

Eduardo
Yentzen Peric

UN MODELO Y UN MÉTODO PARA LA

COMPRENSIÓN, INTEGRACIÓN Y ARMO-

NIZACIÓN  DE NUESTRA PERSONALIDAD,

DESDE LA PSICOLOGÍA TRANSPERSONAL

Y LAS TRADICIONES ESPIRITUALES



4

Registro de Propiedad Intelectual N°175.203
Primera Edición: 8 de Diciembre 2015.
Las imágenes de portada corresponden a un juego en elaboración de Eduardo
Yentzen, dibujos de Ignacio Reyes.
Diseño y diagramación: Ignacio Reyes Cifuentes.
Permitida su reproducción total o parcial.



5

Introducción
La condición humana y nuestra posibilidad de auto-transformación 7

El modelo del psiquismo desde el paradigma racional 10
La posibilidad de cuestionar el paradigma racional 12
La psicología como ‘caballo de Troya’ del paradigma racional 15
Génesis de la personalidad desde el enfoque transpersonal 17
La posibilidad de volvernos libres de nuestra personalidad 18
El despertar de la autotransformación 19
El camino de la autotransformación 20
La fuerza para transformarnos y el apoyo externo 21

Capítulo I
Los malfuncionamientos de nuestra personalidad 23

La personalidad como sistema malfuncionante 23
Primer malfuncionamiento. Su estructura dividida
y en conflicto interior 25
Segundo malfuncionamiento. Los errores cognitivos instalados
en la personalidad 27
Tercer malfuncionamiento. La Autoimagen Idealizada 34
Cuarto malfuncionamiento. Una serie de mecanismos específicos 37
Quinto malfuncionamiento. Fijación en una de las tres
orientaciones del psiquismo 41
Sexto malfuncionamiento. La fragmentación de la personalidad
en tipos psicológicos 50
Séptimo malfuncionamiento: el guion de vida 52

Capítulo II
La Teoría de los Personajes Interiores (TPI) y la Sanación 61

La Teoría de los Personajes Interiores 63
Cómo soy: la puerta de entrada al autoconocimiento 65
La caracterización de los PIs 66

Índice



6

La autotransformación no pasa por eliminar PIs 67
La comunicación con nuestros PIs 68
La sanación desde la TPI 69
La justicia interior, método de integración y armonización
de nuestros PIs 71
La metodología de un juicio interior imparcial 76
La TPI aplicada a los distintos malfuncionamientos 78

Mis influencias y mis gratitudes 83



7

INTRODUCCIÓN

La condición humana
y nuestra posibilidad de autotransfomación

Guiamos nuestras vidas a partir de modelos o paradigmas, que son
formas de interpretar y representarnos la realidad, el mundo, la vida perso-
nal y social, y nuestro propio mundo interior.

Estas formas o mapas son creados y difundidos por distintas fuen-
tes, las que tienen mayor o menor conocimiento de la realidad y por lo tanto
pueden ser más o menos reales, más o menos precisos. Cuando uno de
estos mapas es adoptado por una comunidad, ella lo transmite
generacionalmente, y pasa a ser el modo en que ésta entiende y se repre-
senta la realidad. Siempre existen dentro de una comunidad quienes cues-
tionan o reniegan de un mapa, y dibujan otros. Si la hegemonía de un mapa
en la comunidad entra en crisis, ella se abre mayoritariamente a considerar
nuevos mapas.

Ejemplos de revisión y cambios de paradigmas han sido: burguesía
frente a la monarquía, marxismo frente al capitalismo, científicos frente a la
iglesia, física cuántica frente a física mecánica, etc., etc. Podemos entender
lo que llamamos historia como los sucesivos cambios de paradigma.

La convicción dominante hoy sostiene que la historia es ascendente
o evolutiva, pero en mi convicción el paradigma triunfante en cada cambio
histórico no es necesariamente superior. Basta con que sus sostenedores
se hayan vuelto más fuertes.

Así entendida, la historia no se mueve en una dirección ascendente,
sencillamente cambia de forma –de paradigma– viviendo la comunidad, en
cada cambio, las debilidades y fortalezas de cada paradigma.

Ahora bien, existe un paradigma que en cierto sentido se plantea
como no-paradigma. Es el conocimiento espiritual –que no constituye, di-
gámoslo de inmediato, un paradigma religioso– y que postula ser portador
de un conocimiento sobre lo real, sobre lo que existe más allá de la forma: un
conocimiento sobre la esencia, que es la misma para todos los tiempos y
para todas las personas.



8

El conocimiento espiritual sostiene que la realidad tiene dos dimen-
siones, una horizontal o externa que corresponde a las formas que toma el
accionar sobre la Tierra –y que es el plano en el que operan todos (los
demás) paradigmas– y otra interna, vertical o espiritual, que constituye un
posible modo de vivir que no se manifiesta desde la forma.

Desde la dimensión vertical, se considera toda construcción
paradigmática como una fijación horizontal cruzando un punto del eje ver-
tical, y como tal, parcial, rígida,  y obstructiva a la posibilidad de ascenso
espiritual que se dio al ser humano. En definitiva, postula que todo paradig-
ma o ‘forma de ser’ es una cárcel cultural, aunque responda a necesidades
y contenga aprendizajes para vivir en común, para dar un cierto sentido a la
existencia, y para sobrevivir materialmente en esa comunidad.

El paradigma o forma de ser de una comunidad encarna en cada uno
de sus individuos a través de su personalidad. La personalidad es el para-
digma del individuo. Entonces el individuo también vive en la cárcel de su
personalidad, la que también puede estar más arriba o más abajo en el eje
vertical. El ser humano –al igual que las comunidades– puede tener cambios
en su personalidad, los que pueden ser ascendentes o descendentes; pero
sólo él ser humano en su esencia puede realizar un camino espiritual. La
comunidad como conjunto sólo puede cambiar de paradigma.

Tenemos así que el cambio, para cualquier ser humano, puede prove-
nir de dos fuentes: una exterior u horizontal, a partir de un cambio del
paradigma de la comunidad, que le llega a él como cambio en su personali-
dad; o por un cambio en su personalidad sin que medie un cambio de
paradigma en su comunidad; y otra interior o vertical,  a partir de un trabajo
espiritual individual.

En ciertos momentos en el devenir de la humanidad se dan perio-
dos –como el actual– en que el paradigma dominante entra en crisis. En
ese momento las personas están disponibles para escuchar otros
paradigmas, incluido aquel no-paradigma que postula la dimensión ver-
tical de la existencia.

Este momento de apertura se mantiene hasta la consolidación del
paradigma de reemplazo. La calidad de éste –que como decíamos puede ser
superior o inferior– dependerá de si proviene de una influencia de las tradi-
ciones espirituales o si proviene desde un nivel más bajo que el que domi-
naba previamente, en cuyo caso su adopción casi siempre es acompañada



9

por el uso de la fuerza. Ejemplos de este último caso son el nazismo y
fascismo, la inquisición y el estalinismo.

La aparición de las tradiciones espirituales durante las crisis de para-
digma permite la espiritualización –en algún grado– de un número de perso-
nas, las que luego pueden aportar en la elaboración del nuevo paradigma,
logrando que éste se eleve en algunos grados sobre el eje vertical.

En este último ciclo de transición –de crisis del paradigma occiden-
tal– las tradiciones espirituales comenzaron desde fines del siglo XIX a
ofrecer sus enseñanzas dentro de la cultura occidental, continuando hasta
hoy. Esta influencia de más de un siglo –ejercida dentro del contexto del
paradigma racional en crisis que domina(ba) al occidente– ha contribuido a
la elaboración del paradigma denominado holístico, sistémico, o de la com-
plejidad, que aún no adquiere su forma definitiva, y que está siendo pro-
puesto para reemplazar al racional.

Hasta aquí esta referencia sintética a la noción de que la condición
humana se guía por paradigmas, tanto a nivel de la comunidad como del
individuo, a la posibilidad de vivir cambios de paradigma, y a la existencia
de una dimensión vertical o de espiritualización.

Esta referencia da contexto al corazón de este texto, el cual aspira a
situarse en un  punto de cruce entre el paradigma holístico y el eje vertical.
Esto es, a partir de describir un paradigma o modelo explicativo sobre la
estructura y el funcionamiento del psiquismo humano desde el nuevo para-
digma holístico, ofrecer un método de autotransformación que potencial-
mente coloque a la persona en el umbral de la posibilidad del ascenso ver-
tical.

Para ello, comienzo presentando sucintamente el modelo del psiquismo
proveniente del paradigma racional, vigente en los últimos 500 años, argu-
mentando sus limitaciones y el daño y sufrimiento que éste impone al ser
humano. Dicha presentación es breve pues no me intereso en la crítica sino
el contraste, es decir, permitir la visualización comparativa de dos
paradigmas, mostrando cómo pueden ser de muy distintas calidades; para
luego enfatizar las potencialidades que tiene la nueva comprensión del
psiquismo que ofrece la psicología transpersonal –que ha surgido del diá-
logo entre la psicología humanista y las tradiciones espirituales y
chamánicas– y que representa el campo del conocimiento interior dentro
del marco de las disciplinas del paradigma holístico.



10

El cuerpo central de este escrito ofrece un enfoque y un método para
realizar la transformación desde el psiquismo racional, actualmente predo-
minante, a un psiquismo holístico, que nos convierta en personas integra-
das y armoniosas; proceso de transformación práctico que puede a su vez
llevarnos a las puertas del eje vertical o camino espiritual.

El modelo del psiquismo desde el paradigma racional

Tomaremos a René Descartes como figura referencial en la construc-
ción del racionalismo. Cuando él formuló su máxima ‘pienso, luego existo’,
estaba siendo portavoz de un nuevo paradigma que surgió cuestionando el
dogma de la Iglesia Católica de la Edad Media. Lo que hacía esta máxima era
reinstalar la facultad de toda persona de pensar por sí misma como camino
para comprender el mundo y la verdad, lo que constituyó un acto de quie-
bre respecto de la obediencia incuestionable a los dogmas de la Iglesia.
Esto reabrió la puerta a la búsqueda individual de la verdad.

Si profundizamos en la aparición de la ciencia, descubriremos que
en su primera época estaba conectada con la alquimia, que fue el nombre
que tomó la enseñanza espiritual de esa época. Es decir, igual como
ahora, la aparición del nuevo paradigma que aportó un cierto grado de
ascenso vertical respecto del anterior, surgió de la influencia de las tra-
diciones espirituales sobre las mentes que comenzaban a hacer la nueva
ciencia.

Pero para hacer la historia corta, el racionalismo y el iluminismo ter-
minaron ellos también volviéndose dogmáticos, cuando tras destronar al
Dios de la Iglesia, terminaron endiosando a la razón. Es decir, tras la influen-
cia de las tradiciones espirituales sobre las mentes más abiertas de esa
época, la exploración vertical se estancó en un cierto nivel, y se consolidó
un paradigma que pasó de ahí en adelante a rigidizarse como forma, es decir,
como influencia horizontal, y que se consolidó como forma cultural domi-
nante en occidente por 500 años.

Es dentro del marco de este paradigma racional dogmatizado que se
instala un modelo del psiquismo caracterizado como una estructura psico-
lógica simple guiada por la razón. Ello significa que el ser humano piensa,
toma opciones, se propone metas, y el resto de su psiquismo –esto es, las
emociones y la conducta– deben seguir tras lo determinado por la razón. El
modelo del psiquismo racional supone al hombre la capacidad, desde su



11

razón, de controlar su cuerpo y sus emociones, y de tener la voluntad para
conducir el destino de su vida.

Este modelo del psiquismo postula que en el ser humano no hay
división ni contradicción interior, que es capaz de decidir libremente, que
tiene fuerza de voluntad, que funciona siguiendo los principios de la lógica,
que no se deja engañar por la ingenuidad de la petición de fe, que no cree en
lo que no puede constatar por sí mismo, en lo que no es visible, observable,
palpable, demostrable, y que este ser humano con estas características es la
elaboración más elevada de la evolución en el universo, la ‘corona de la
creación’.

Esta visión sigue siendo predominante y es considerada como ‘la
verdad’ hoy para el sentido común, a pesar de las constataciones prove-
nientes de la psicología que surge desde ‘dentro’ del paradigma occidental.

Al dejar el modelo racionalista al cuerpo y las emociones fuera de
la auto-identidad, genera que pasen a ser vistos como algo exterior y
ajeno. De esta exterioridad o separatividad  surge el antagonismo, pues
cuerpo y emociones pasan a ser vistos como antagonistas de la razón;
como un enemigo y una amenaza. Esto amparado también en un pensa-
miento absolutista que coloca a los opuestos como mutuamente
excluyentes.

A esto sigue necesariamente la necesidad del control y la repre-
sión. La razón, para guiar al hombre hacia sus designios, debe controlar
y reprimir a las emociones y a su cuerpo, si es que éstas se levantan
empujando en otra dirección que atente contra esos designios. Desde la
entrega del poder a la razón, surge para el cuerpo y las emociones el
‘debería’. Conducta y emociones deben obedecer las normas emanadas
de la razón, pues ella ‘es’ el ser humano, y sus normas tienen un valor
absoluto, el valor de realidad, de único referente de realidad.  (Absoluto
significa aquí vinculado a sí mismo, sin ponerse en relación a las realida-
des de la conducta y de las emociones).

El antagonismo y el ‘debería’ se proyectan desde el interior del
psiquismo humano a las relaciones con las demás personas. Nuestro
sentimiento de exterioridad y ajenidad con las personas, sumado a la no-
disposición de éstas a obedecernos, nos instala en la idea de que debe-
rían obedecernos, y al no hacerlo, nos instala en la necesidad de domi-
nación.



12

Todo esto convierte al ser humano identificado sólo con su razón en
un ser no-relacionado; ni con su cuerpo, ni con sus conductas, ni con sus
emociones; y por extensión, tampoco con las demás personas, ni con la
sociedad, ni con la  naturaleza, ni con el universo. Por  ello el mundo es visto
como ajeno y es sometido a control. La identificación exclusiva del ser
humano con su razón, la auto-referencia a su razón, lo convierte en un ser
aislado.

En definitiva, Descartes con su ‘pienso, luego existo’ abrió una puer-
ta y  expresó una realidad que creó un nuevo paradigma, pero luego esta
puerta se estrechó y se formalizo, y con ello dio pie a un reduccionismo que
tendrá graves consecuencias. Lo que a Descartes le faltó agregar es: ‘tengo
cuerpo, luego existo’, ‘percibo con mis cinco sentidos, luego existo’,  ‘ten-
go conducta, luego existo’, ‘siento emociones, luego existo’, y finalmente,
‘tengo conciencia,  luego existo’.

La posibilidad de cuestionar el paradigma racional

Cuando estamos convencidos que un modelo explicativo del
psiquismo es real, lo que vemos en nosotros que no se ajusta al modelo lo
consideramos una falla o error nuestro. Así, lo esencial de un paradigma
rigidizado o dogmatizado es que invalida la experiencia directa de los
sujetos.

Al ser afirmado por las autoridades de la comunidad, sean estas
religiosas, de la realeza, políticas económicas o científicas, se le niega al
individuo la capacidad y el derecho a captar lo que es verdadero por sí
mismo. Y como todo modelo que en su pretensión de verdad se dogmatiza,
el paradigma actúa como cama de Procusto; es decir, corta o estira la reali-
dad para que encaje en el modelo, y al hacerlo no sólo causa sufrimiento,
también engendra monstruos.

Por fortuna a lo largo de la historia de la humanidad, existen siempre
los individuos que ven ‘debajo del agua’; aquellos que no pueden ponerse
el traje del paradigma porque saben que no les calza, y prefieren andar
desnudos que mal vestidos. Estos son los individuos que viven una vida
diferente, y que cuando la humanidad atraviesa períodos de crisis de para-
digma salen a la calle como el niño que en ‘El traje nuevo del emperador’
dice con inocencia que éste está desnudo.



13

Cuando esto ocurre, todos los ‘raros’ de los tiempos normales en-
cuentran una reivindicación y una validación, porque haber sido juzgados
como ‘raros’ se debió a que ‘no se compraron’ la normalidad del mito para-
digmático. Pero debemos advertir que la rareza en tiempos de crisis de para-
digma es sólo una ventana, no necesariamente una puerta, pues puede sólo
quedar en rareza, si no es acompañada de un conocimiento y de un trabajo
conducente a vestirse con las propias ropas, a reencontrarse con el propio
ser, y desarrollarlo. Este conocimiento es el que han provisto a lo largo de
los tiempos las tradiciones espirituales y chamánicas.

Dicho conocimiento puede caer en terreno fértil en las épocas de
crisis paradigmática, porque las convicciones y verdades sustentadas en el
paradigma en crisis se debilitan y resquebrajan. En ese momento aflora en
las personas y se hace alcanzable su psiquismo más profundo, inocente o
infantil, un psiquismo natural o esencial, por debajo de la personalidad que
es el psiquismo superficial colonizado por el paradigma de turno.

Todo esto lo hemos estado viviendo durante el siglo XX, y hoy a
comienzos del XXI, respecto del paradigma racional. Ello ha permitido reco-
nocer que el modelo del psiquismo humano surgido de éste es parcial, y
comprender que al haberlo establecido como explicación real y total se
había reinstalado un acto de fe que requirió de  una ceguera equivalente al
de la religiosidad de la que renegó. El desafío es entonces poder reconocer
cómo es nuestro funcionamiento psicológico real, y qué es falso en el mo-
delo racionalista que pretende erigirse como real.

Ahora bien, cuando nos atrevemos a vernos, constatamos una serie
de realidades de nuestro verdadero funcionamiento que no nos son gratas
y que más bien aparecen como amenazantes. Entonces nos damos cuenta
que la dificultad no estaba en que no fueran visibles, sino en nuestro miedo
a reconocerlas. Por ello es que para perder ese temor a verlas necesitamos
por un lado saber que ellas no constituyen una falla propia, sino genérica;
y por otro lado que existe el conocimiento y los métodos, primero para
tolerarlas, y luego para superarlas.

Si adquirimos esta confianza, estaremos en condiciones de recono-
cer que:

-muchas de nuestras emociones se nos imponen,
-queremos cambiar ciertas cosas nuestras y no lo logramos;
-tenemos conductas que quisiéramos evitar pero no podemos,



14

-queremos relacionarnos bien con nuestros padres, hijos y pareja y
no lo logramos,
-nos proponemos metas que no cumplimos sin que haya impedimen-
tos externos;
-repetimos un cierto tipo de relaciones personales que sabemos que
nos son dañinas;
-las autoexigencias y las autoexpectativas nos causan tensiones
corporales y angustia emocional
-sobre-exigimos a nuestro cuerpo, y éste se enferma
-estamos tensionados por propósitos y emociones que empujan hacia
distintos lados;
-queremos eliminar nuestra timidez, envidia, vanidad, etc., y no lo
logramos;
-tenemos síntomas tales como tensión, depresión, angustia, ansie-
dad, jaqueca, nerviosismo y otros, y no sabemos cómo evitarlos;
-fantaseamos y creamos una autoimagen idealizada de nosotros mis-
mos;
-ocultamos aspectos nuestros ante los otros y ante nosotros mis-
mos;
-etc., etc.

Y si nos volviéramos inocentes como niños, y proclamáramos a los
demás estas verdades en nosotros, ¿qué ocurriría? Tal vez las personas se
nos acercarían a decirnos: mira, a mí me pasa lo mismo. Entonces comparti-
ríamos la convicción de estar frente a un mito, y reconoceríamos que ningu-
na de nuestras limitaciones psicológicas son una falla particular nuestra,
sino una condición humana común negada por un mito.

Entonces podremos iniciar rituales de liberación del mito. Podremos
decirnos que es ilegítimo que la mente se arrogue la identificación con el ser
humano completo, en tanto es sólo uno de sus componentes, siendo los
demás tan legítimos como ella. Que si siento emocionalmente algo en con-
trario de mi mente, lo que piense mi mente y lo que sientan mis emociones
tiene el mismo estatus de legitimidad. Si mi cuerpo necesita algo que mi
mente le niega, lo que necesita mi cuerpo es a lo menos tan legítimo como lo
que piensa mi mente que le conviene al cuerpo.



15

La psicología como ‘caballo de Troya’
del paradigma racional

La aparición de la ciencia psicológica desde dentro del paradigma
racional marcó, desde sus inicios, un cuestionamiento al modelo del
psiquismo que éste portaba. Desde Freud, ella mostró que existen dentro de
nosotros fuerzas que no nos obedecen; fuerzas que poseen una relativa
autonomía respecto de nuestra mente racional. Lo llamó el inconsciente.

Si seguimos la historia de la psicología, podemos reconocer que
cada corriente psicológica contribuyó a desmontar el modelo del psiquismo
racional y a ampliar nuestra comprensión. La psicología cognitiva recono-
ció los condicionamientos mentales; el conductismo descubrió el
moldeamiento de nuestras conductas; y la psicología humanista o
existencialista recuperó la validez e importancia de nuestro mundo emocio-
nal. Podemos reconocer cómo estas corrientes se focalizaron en cada una
de las tres funciones del psiquismo: mente, conducta y emociones, y reco-
nocieron los malfuncionamientos en cada una de ellas. Finalmente la psico-
logía transpersonal postula que estas tres funciones constituyen el ‘siste-
ma personalidad’, que este sistema como totalidad es malfuncionante, y
que el psiquismo del ser humano es más que su personalidad.

La psicología transpersonal –que nutre y se nutre en el paradigma
sistémico, integral u holístico– postula que nuestra condición humana es la
de seres a quienes se nos dio dos naturalezas. Una, que podemos llamar
horizontal, y es la que vivimos todos: la del subsistir, la del relacionarse y
organizarse socialmente; la del procrear y del criar; la de las metas y las
realizaciones materiales, la del amar y odiar al prójimo. La otra vida, que
podemos llamar vertical, está vinculada a lo alto o a lo superior en el univer-
so, a la divinidad, a la posibilidad que nos fue dada a los seres humanos de
un ascenso en nivel o en calidad de ser, al que podemos llamar auto-desa-
rrollo, auto-realización, auto-individuación,   auto-creación o camino espiri-
tual. Nuestra posibilidad de acceder a esta vida vertical requiere de un
entrenamiento particular, distinto al que se requiere para operar en la vida
horizontal. Esta doble condición o doble posibilidad del ser humano es
expresada por el símbolo de la cruz.

Ahora bien, esta posibilidad de elevación en nuestro nivel de ser
tiene muy diferentes grados, y contamos con testimonios de personas que
lo han realizado en el grado más elevado. Pero en él también se puede
descender. Desde el enfoque transpersonal se plantea que la condición



16

humana generalizada es malfuncionante o subnormal, lo que significa que
nuestra vida sobre el eje horizontal está en la zona negativa del eje vertical
al visualizar la cruz como el  eje cartesiano, por debajo del punto cero o
punto de normalidad. Esta es la condición de ‘pecado’ de la humanidad. Por
ello, la primera misión y la primera meta del ser humano es ascender en el eje
vertical  desde su subnormalidad a su normalidad.

Lo relevante es que el nivel cero sobre el eje vertical, es decir, la
condición psicológica de normalidad que nos fue dada como seres huma-
nos, de acceder a ella, constituye un nivel psicológico desde el cual no
existirían todos los males de la vida horizontal: todo el sufrimiento y todo el
daño que nos causamos entre las personas en nuestra vida cotidiana y
nuestra vida colectiva.

Esta visión y comprensión de la condición humana adquiere un sen-
tido práctico al ofrecer las tradiciones espirituales –y la psicología
transpersonal– un método para ascender en el eje vertical. La cuarta co-
rriente en psicología, la psicología transpersonal afirma que el ser humano
subnormal vive en o desde su personalidad, pero que el ser humano sano
se encuentra en el espacio transpersonal, es decir, más allá de la personali-
dad. Tenemos personalidad, pero no somos nuestra personalidad.

Esta es la puerta de entrada a una nueva comprensión de nosotros
mismos, es el punto desde donde el eje vertical de nuestra condición huma-
na es percibido. Y es este hecho el que sienta las bases para la posibilidad
de la transformación interior. Si fuésemos nuestra personalidad, ella sería
inamovible. Como no lo es, podemos liberarnos de ella –no eliminarla sino
dejar de ser esclavos de ella– y elevarnos en nuestro nivel de ser.

Sin embargo hoy nuestra personalidad, con todas sus distorsiones
y malfuncionamientos, domina nuestro ser y nos tiene convencidos de
que somos ella.  A esta condición es a la que las tradiciones espirituales
refieren cuando dicen que el ser humano ‘está dormido’ o que ‘vive en
estado de sueño’. Por ello, para recuperar una condición psicológica
sana, para ascender hacia el nivel de normalidad psicológica, requeri-
mos conocer nuestra personalidad y ‘desidentificarnos’ de ella, a fin de
acceder a nuestro ser.



17

Génesis de la personalidad
desde el enfoque transpersonal

Nuestra personalidad se origina como un sistema malfuncionante
debido a que habitamos un mundo de seres malfuncionantes: los seres
humanos. Dada esta realidad básica, podemos conocer los mecanismos a
través de los cuales la  personalidad se instala en nosotros hasta convertir-
se en nuestro sistema operativo dominante y casi exclusivo.

El primer mecanismo surge a partir de que nuestro psiquismo funcio-
na en nuestra infancia como un sistema videograbador, incorporando la
forma de ser de los padres y figuras adultas significativas.  Esto implica que
nuestra personalidad contiene grabadas formas de funcionamiento que se
activan si nosotros o las personas y situaciones del entorno operan el
botón ‘play’.

El segundo mecanismo surge de que en nuestra infancia somos obli-
gados a un aprendizaje por imposición de formas de pensar, de sentir y de
actuar –de una forma de ser– las que nos vemos forzados a incorporar –nos
gusten o no– por la condición de dependencia del niño frente a sus padres.
Al ser un aprendizaje forzado, también opera como un mecanismo automa-
tizado, que responde posteriormente a las exigencias propias, de los otros y
del ambiente.

Desde estas dos modalidades queda enquistado en nosotros un
psiquismo formateado o condicionado, en cuya adopción no ha mediado
nuestra aceptación ni intencionalidad.

Un tercer mecanismo surge desde una intencionalidad, pero no esen-
cial sino reactiva a los dos mecanismos anteriores.Se trata de las formas de
ser que nos proponemos desarrollar en nosotros, y que surgen a partir de
negar aquellas formas de ser y aquellas imposiciones paternas que nos
produjeron rechazo o nos causaron sufrimiento. Por ser en su origen una
reacción a formas rígidas, en su posterior manifestación estas conductas
que nos proponemos adquirir  también son repetitivas y rígidas, es decir,
automáticas y condicionadas.

Finalmente existe un cuarto mecanismo que estructura nuestra per-
sonalidad, cual es la capacidad de reprimir parcialmente las manifestaciones
o formas condicionadas, y también la capacidad de, aun manifestándolas,



18

reprimir nuestra percepción de ellas, es decir, hacernos ciegos a ellas –ser
inconscientes de ellas.

Esta personalidad así constituida funciona por una parte como
mecanismo de adaptación conteniendo los aprendizajes para salir ade-
lante con las tareas del vivir en sociedad y por otra parte genera los
mecanismos de defensa necesarios para sobrevivir emocionalmente en
un mundo subnormal.

La posibilidad de volvernos libres
de nuestra personalidad

Si el mundo horizontal fuera todo lo que existe, nuestra vida en esta
condición subnormal sólo se manifestaría desde nuestra personalidad, y
ella sería nuestro único mecanismo operativo, nuestra cárcel y nuestro te-
cho. Pero dado que existe una dimensión vertical, nos es dada la posibilidad
de ascender y liberarnos de nuestro psiquismo programado, y adquirir la
cualidad de un psiquismo sano o normal.

La posibilidad de todo ser humano adulto de liberarse de su ‘forma
de ser’ y de crearse interiormente existe, pues cada uno conserva su chispa
interna latente, su psiquismo esencial vivo en su interior; así como la vege-
tación del planeta sigue viva en la tierra debajo del cemento y volverá a
crecer si éste se resquebraja, como lo hace por cada grieta que se lo permite.

Este proceso de liberarnos del dominio de nuestra personalidad es
una de las formas más concretas y prácticas de comprender  y de realizar el
propósito de ser libres, de realizar el camino ascendente desde lo subnormal
a lo normal.

Por tratarse de una posibilidad para todo adulto, este emprendimiento
es asequible al total de la humanidad; y por ello los conocimientos y
metodologías relativos a la acción de  liberarnos de nuestra personalidad y
sanar nuestro psiquismo requieren ser ofrecidos en el espacio de la educa-
ción y de la cultura, pues es toda la humanidad la que padece de esta
‘enfermedad’ o ‘pecado original’. En definitiva, se trata de un emprendimiento
de alcance universal, abierto y necesario a todas las personas, y un
emprendimiento práctico, no teórico.



19

El despertar de la autotransformación

En toda persona que alcanza su edad adulta predomina su psiquismo
condicionado o personalidad, la que puede estar en distintos grados de
subnormalidad, es decir, en distintos grados en el eje vertical por debajo del
psiquismo sano; y al mismo tiempo, interiormente en todos habita un
psiquismo esencial totalmente sano que está atento a escuchar las ideas
que lo podrán hacer libre.

Esta propuesta transpersonal que define una condición psicológica
dual –una parte condicionada dominante y una parte natural o libre dispo-
nible a ser despertada y a tomar su lugar como conductora natural del ser
humano– explica tanto nuestras limitaciones y dificultades como nuestra
potencialidad, y resuelve también la contradicción entre determinismo y
libertad. El psiquismo condicionado explica nuestro determinismo y el
psiquismo esencial o Yo nuestra libertad subyacente y potencial.

Cuando nuestro psiquismo esencial es tocado por estas ideas, se
nos abre la posibilidad de emprender un proceso práctico para ascender de
la subnormalidad a la normalidad a través de descondicionar nuestro
psiquismo programado y con ello transformarnos, integrarnos y
armonizarnos. Esto es lo que significa la realización personal: hacerme una
persona real, no-condicionada, no pre-formateada, sino verdaderamente
autónoma.

El camino para pasar desde la identificación con nuestra personali-
dad a un reencuentro con nuestro psiquismo esencial para desde allí
liberarnos de nuestra personalidad, requiere un estudio sistemático de ella
(de ‘nosotros mismos’), conducente  a descubrir las verdades de su/nues-
tro funcionamiento, y capacitarnos para introducir transformaciones en
nosotros/él.

Toda persona, está posibilitada de ver y reconocer la verdadera es-
tructura y funcionamiento de su personalidad,  y su contenido, validando
por sí misma esta propuesta, y comprendiendo mejor con ello su propia
realidad. Este modo de entender la condición humana y el método de trans-
formación propuesto, ofrece a toda persona un camino existencial y prácti-
co de autotransformación.



20

El camino de la autotransformación

Para realizar este autoestudio conducente a la autotransformación,
la psicología transpersonal caracteriza a la personalidad primeramente como
un ‘objeto interior’, en tanto ella está constituida con una estructura y un
funcionamiento rigidizado y permanente, capaz de un funcionamiento autóno-
mo. Esto es lo que permite que ella se convierta en nuestro objeto de estudio.

Por otro lado, lo que llamamos nuestro psiquismo esencial o Yo es
una realidad ya existente. El Yo o psiquismo esencial son nuestras funcio-
nes que siguen vivas y libres al interior del psiquismo condicionado; es mi
Ser, en tanto capacidad de pensar,  sentir y actuar en conexión real con lo
existente, con los estímulos del mundo, en contraste con mi ‘forma de ser’
que actúa desde el condicionamiento preestablecido, sin ver ni contactar
con lo realmente existente.

Este Yo esencial es más inteligente y flexible que el psiquismo condi-
cionado que lo envuelve y encierra, pues está vivo, piensa y siente en
presente, no está dividido ni en contradicción y está en conexión con lo
real. Él puede recibir ideas y metodologías nuevas relacionadas con la posi-
bilidad del des-condicionamiento, puede comprenderlas, puede valorarlas,
y puede ejercer luego como agente reeducador del psiquismo condiciona-
do o personalidad con el que convive y que lo comprime, para llevar adelan-
te un proceso de auto-transformación.

Comprender al ser humano de esta manera, como poseedor de un
psiquismo complejo o transpersonal con una parte dominante que es con-
dicionada y con una parte libre pero encerrada y con la cual hoy no estamos
en contacto, no contiene fatalismo, ni resignación, ni abandono de nues-
tras metas e ideales, sino por el contrario, sienta las bases reales para toda
posible realización personal, y en definitiva nos dice que si nos interesa y
queremos trabajar en ello, podemos adquirir las cualidades del ser humano
que anhelamos: un ser integrado, armonizado y realizado.

Podríamos decir, parodiando a Descartes: ‘Me integro, luego existo‘,
‘Me armonizo, luego existo”, ‘Me realizo, luego existo’.

La condición de nuestro psiquismo definida desde la psicología
transpersonal no escamotea el hecho de que nos coloca en una situación
poco alagüeña y bastante problemática. Pero cómo podría ser de otra mane-
ra si constatamos cómo es nuestra vida  y cómo funciona la humanidad, si



21

vemos cómo todos los intentos por aliviar el sufrimiento humano  sólo han
tenido éxitos parciales que luego se han revertido, y que cundo vemos a
nuestro alrededor nos encontramos con tanto y tanto dolor innecesario.

Pero junto con este retrato ingrato del ser humano, la psicología
transpersonal postula la noticia esperanzadora de que el proceso de sanación
es una posibilidad real para todos, aunque sea difícil y prolongado. Y no
podría sino serlo, porque así como en su origen tomó un tiempo significati-
vo para que se instalara y rigidizara mi personalidad, requiero también de un
tiempo significativo para desrigidizarla y desinstalarla; para transformar-
nos, es decir, para ir más allá de nuestra forma. De allí que también necesito
un aprendizaje de transición que consiste en la capacidad de tolerarme.

Tolerarme no desalienta mi deseo de transformarme, porque tolerar-
me no es aceptarme. Tolerarme es ver lo que de mí no me gusta ver, y
soportarlo. Tolerarme es por ejemplo reconocer que hoy soy envidioso, no
ocultarlo ante mí mismo, y como se dice coloquialmente ‘tragarme’ como
una persona con ese rasgo. Si no estoy dispuesto a tolerarme, no querré
verme, y no me podré transformar. Si no me trago, no podré digerirme.

Tragar y digerir mis aspectos hoy rechazados por mí es la condición
ineludible para mi auto-transformación. Pero esto no significa que yo acep-
to mis rasgos como condición inamovible de mi ser, justamente porque no
son mi ser. Ellos pertenecen a mi forma de ser, y toda mi forma de ser puede
ser transformada. Si por ejemplo, soy violento, me tolero como violento,
pero no acepto serlo. Puedo transformarme. Sólo que ello requiero hacerlo
no por la vía de la represión, que es aplicar violencia sobre mí mismo, sino
por la vía de la integración. Y no hay integración posible sin  reconocer que
aquello a integrar hoy existe en mí; necesito por tanto estar dispuesto a no
reprimirlo ni eliminarlo, sino a  tolerarlo. Cabe consignar que tolerar mi vio-
lencia no es tolerar mi acción violenta, sino tolerar mi impotencia frente a
ello. Lo que ocurrirá con mi desarrollo personal será que buscaré hacerme
responsable de ella de modo que ella no dañe a terceros. Incluso, mi primer
acto de responsabilidad al reconocerme como violento es reconocer mi
impotencia presente frente a ello y solicitar ayuda para no actuarla.

La fuerza para transformarnos y el apoyo externo

Otro componente que surge del modelo del psiquismo transpersonal,
es comprender que el psiquismo condicionado es el dominante y que no



22

querrá dejar su lugar. Por ello, estudiarme y tolerarme no es suficiente para
transformarme; requiero además levantar una fuerza interior que pueda lle-
var al psiquismo condicionado al lugar subordinado que le corresponde.

Dado que a nuestro mundo interior sólo podemos tener pleno acce-
so nosotros mismos, necesitamos –además de conocernos– adquirir esta
fuerza propia para realizar nuestra auto-transformación. Sólo nosotros po-
demos transformarnos a nosotros mismos adquiriendo un poder sobre no-
sotros mismos.

Por ello el proceso es definido como de auto-desarrollo: es la propia
persona la que se desarrolla a sí misma, a partir del aporte auxiliar de un
conocimiento y de un guía.

La persona que guía el estudio, como asimismo las ideas y
metodologías, sólo cumplen un rol externo auxiliar. La persona que ejerce
como guía del viaje se vincula cooperativamente con aquel que está dis-
puesto a emprender su auto-estudio.

En ese auto-estudio surgirán aspectos conflictivos y desconocidos
de nuestro mundo interior, que pueden generar temor, ansiedad y angustia.
Por ello le corresponde a cada persona que realiza su autoestudio y
autotransformación determinar el ritmo y la profundidad de su exploración.

A quien acompaña el proceso no le corresponde realizar ningún jui-
cio respecto de la persona guiada, criticar ni rechazar ninguno de los com-
ponentes de su mundo interior. Lo que puede y le corresponde hacer es
colaborar, desde la imparcialidad, a que cada persona encuentre y aprenda
a habitar en sí misma ese sitio imparcial y ecuánime respecto de sí misma
que es su Esencia o psiquismo libre, y desde allí ir conociendo cuanto más
pueda de su personalidad.

Es sólo desde este lugar imparcial que cada persona podrá realizar el
proceso de autoconocimiento y autotransformación, pues es sólo habitan-
do ese lugar que somos verdaderamente independientes y libres. La auto-
transformación sólo la puede emprender la propia persona respecto de sí
misma como un proceso voluntario y como un acto de conciencia.

Por ello la persona que guía el proceso tiene que haber hecho el
camino, o más precisamente, haber hecho, a lo menos, la parte del camino
que está guiando.



23

CAPÍTULO I

LOS MALFUNCIONAMIENTOS
DE NUESTRA PERSONALIDAD

La personalidad como un sistema malfuncionante

Hemos señalado que, desde el enfoque transpersonal, la propia per-
sonalidad es el factor basal de todas nuestras dificultades psicológicas.
Ella es un sistema formateado, un programa, una grabación de formas de
pensar, sentir y actuar que ‘cubre y envuelve’ nuestro psiquismo esencial y
usurpa su lugar. Ella funciona con los mismos materiales (con las mismas
funciones –mente, emociones, conducta) de nuestro psiquismo esencial,
pero rigidizados, repetitivos y automatizados. Hoy consideramos que so-
mos ella, estamos identificados con ella, y no percibimos separación entre
ella y Yo.

Por ser una totalidad estructurada y poseer un funcionamiento auto-
mático preestablecido, es repetitiva y es fija en su totalidad. Esto permite
tomarla como un objeto de estudio. Pero no tenemos acceso espontáneo o
intuitivo a su estructura completa ni a su dinámica de funcionamiento. Su
condición de programa rígido y autónomo no nos es evidente.

Ello se debe por un lado a que nuestra personalidad es compleja y
contiene muchos elementos; luego, a que estamos distraídos respecto de
ella la mayor parte del tiempo por lo que no alcanzamos a conocer y a
reconocer todos sus componentes, ni la regularidad con que aparecen, ni
los estímulos que hacen surgir un aspecto u otro, ni la automaticidad con la
que funcionan. Sólo la podremos conocer cabalmente a través de un
autoestudio prolongado, amplio y profundo. Finalmente, no nos es eviden-
te debido a que tenemos una serie de dispositivos que nos permiten escon-
der a nuestros ojos los contenidos que hay en ella y que en un momento de
nuestra infancia  necesitamos dejar de ver. Es lo que llamamos represión y
es lo que genera lo ‘inconsciente’.

¿Por qué es esta nuestra situación? Aquí entramos a una zona de
misterio, para el cual hay mitos cuya veracidad no podemos constatar por
nosotros mismos. Lo que sí podemos constatar por nosotros mismos en



24

nosotros mismos es la condición malfuncionante de nuestra personalidad,
nuestra posibilidad de darnos cuenta de ello y nuestra capacidad de
liberarnos de ello, accediendo a nuestro psiquismo sano esencial.

El camino para realizar esto y pasar de habitar nuestra personalidad
a habitar nuestro psiquismo esencial requiere desidentificarnos de nuestra
personalidad, y el método es el de su estudio –a través de un autoestudio–
y muy particularmente a través del estudio de sus malfuncionamientos,
pues ello la evidencia como un programa, en vez de un psiquismo esencial
o vivo.

Nuestra personalidad es el ‘pecado original’ de la humanidad. Esto
significa que es un hecho universal, una condición común a todos los seres
humanos, y también que es una condición de ‘caída’; esto es, que desde
ella funcionamos por debajo del nivel de ser que nos corresponde en tanto
creatura dotada con la cualidad de la conciencia.

La personalidad se crea a partir de la rigidización de nuestro psiquismo
esencial. Es decir, por la repetición de un modelaje, por la repetición de
nuestras reacciones a ese modelaje y por la imposición de conductas sin
importar nuestro sentimiento hacia ellas. Nuestra personalidad puede ser
mejor o peor, puede darnos una mejor o una peor vida, pero no nos deja
vivir nuestra vida. Vivimos su vida.

Así como al nacer nos encontramos con un mundo existente, cuan-
do llegamos a nuestra edad adulta y nos interesamos en conocernos a
nosotros mismos, también nos encontramos con un mundo interior existen-
te: con una personalidad. Y así como estudiamos el mundo para saber cómo
vivir en él, también podemos estudiar nuestra personalidad para saber cómo
vivir con ella. Y al igual que con el mundo, con la personalidad nos es dado
comprender las leyes que la gobiernan.

La personalidad se forma como un anillo que envuelve a nuestro Yo,
y tiene dos funciones útiles: una, aportarnos un aprendizaje para funcionar
en este mundo y dos, actuar como un mecanismo de defensa.

Como proceso de aprendizaje, actúa como un videograbador que
asegura la transmisión de las formas de ser –principalmente de nuestros
padres y figuras adultas significativas–  generando así una continuidad de
formas de ser y de saberes a través de las generaciones.



25

Como mecanismo de defensa, nos protege de vivenciar emociones y
pensamientos que no podríamos soportar, y que derivan de todos los malos
tratos, descalificaciones, abusos, manipulaciones y exigencias que -junto
con el afecto, la protección y cuidado- los padres  infligen a sus hijos. Cabe
señalar que todo padre recibió ese mismo trato de su padre cuando él era
niño, en una cadena de traspaso de los malfuncionamientos hasta lo remoto
de los orígenes.

Conocer estos malfuncionamientos, aunque resulte un trago amar-
go, nos coloca en un terreno de realidad respecto de nosotros mismos, base
necesaria para iniciar una auto-transformación voluntaria que nos permita
vivir la vida que queremos vivir.

Describiremos a continuación los malfuncionamientos específicos
de nuestra personalidad.

Primer malfuncionamiento:
su estructura dividida y en conflicto interior

(Siguiendo a G.I Gurdjieff)

La primera característica estructural de nuestra personalidad es estar
dividida y en conflicto interior. Que ella esté dividida significa que hay
componentes funcionalmente independientes unos de otros; y que esté en
conflicto significa que entre estos componentes independientes existe di-
ferencia de convicciones y posiciones, fuerzas en oposición, rechazo, recí-
proco y represión.

¿Cómo reconocer si es cierto que tenemos división y conflicto inte-
rior? Cada quien puede constatar que no tiene unidad interior por la simple
experiencia de reconocer que hay muchas cosas que quiere hacer y no
hace, o cosas que quiere no hacer ciertas y sí las hace.

¿Cómo podría darse eso en un psiquismo unificado?  La respuesta
desde el enfoque racional dice que esto ocurre porque no tengo voluntad.
La propuesta desde el enfoque transpersonal es que en la personalidad
existen voluntades independientes y contrapuestas.

Si yo me propongo algo que no cumplo, y sigo proponiéndomelo
una y otro vez, pero nunca lo logro. ¿A qué se debe? Si digo: se debe a que
no tengo fuerza de voluntad. ¿Qué sigue? Lo que normalmente sigue es que



26

me autocritique y me autodesvalorice por no tener eso que llamo fuerza de
voluntad.

Pero si la causa fuera mi ausencia de fuerza de voluntad,  ¿no podría
entonces mi mente racional proponerme realizar algo un poco menos exi-
gente, menos difícil, o adquirir una fuerza mayor para cumplir el propósito?
Si nos examinamos, descubriremos que no hacemos esto, que no genera-
mos aprendizaje,  adecuación o transformación. Seguimos manteniendo la
misma exigencia, seguimos no cumpliéndola, y seguimos reprochándonos
por no tener voluntad.

Si en cambio postulo como modelo de mi funcionamiento que aque-
llo que no realizo no se debe a la ausencia de esta supuesta fuerza –la
voluntad– sino a que una parte mía quiere que se realice, y otra parte mía no
quiere, entonces será coherente que mi situación respecto de ese tema
permanezca igual en el tiempo si ambas fuerzas son equivalentes. Entendi-
da así, esta situación se puede describir postulando dos voluntades –am-
bas perceptibles– en lucha, con una predominando, o bien con una situa-
ción de empate.

Lo anterior permite también concluir que en nuestra personalidad no
existe un comando central que tenga dominio sobre estas partes
autonomizadas, no existe un Yo superior con dominio sobre ellas, un Yo en
el que radique una fuerza de voluntad desde el ser unitario. Sólo existen las
voluntades de las partes fragmentadas de mi personalidad.

Si nuestra personalidad está efectivamente estructurada como un
sistema dividido y en conflicto interior, pero estamos sometidos a la convic-
ción de que no debiera ser así, que ello no es lo normal, que los seres
humanos somos seres unificados y racionales, entonces nuestra única sa-
lida ante esta constatación es el ocultamiento y auto-ocultamiento de la
división y del conflicto.

Esto genera otro componente estructural de la personalidad, que
opera como mecanismo de defensa, y que es lo que llamamos ‘el incons-
ciente’, es decir, las zonas de nuestra personalidad que  habitan en nuestra
oscuridad por represión y por autoocultamiento.

Ahora, para bien y para mal, esta represión y autoocultamiento de
aspectos nuestros no es un mecanismo que funcione de manera plenamen-
te eficiente. Esto hace de la personalidad una estructura frágil, una fortifica-



27

ción defensiva con muchos flancos débiles y expuestos. Esto lo podemos
reconocer cuando alguien nos refriega en nuestras narices que tenemos un
rasgo que hemos querido reprimir u ocultar; y entonces toda nuestra perso-
nalidad (y nosotros con ella) tiembla. Esto genera una vida que se puede
caracterizar como la de vivir en una ciudad sitiada.

La división y el conflicto interior llevan también a que manifestemos
inconsecuencia e incoherencia, debido a que el autoocultamiento tiene
mayor eficacia que la autorepresión.

Por ejemplo, si intentamos autoocultarnos ser envidiosos, pero no
logramos reprimir todas las veces su expresión; los otros –‘antes vemos la
paja en el ojo ajeno que la viga en el propio’– nos verán como envidiosos.
Esto nos muestra como incoherentes, pues declaramos –por autoconvicción
a partir del autoocultamiento– que no somos envidiosos, y los otros ven
nuestra envidia. Y además –como tenemos definido que es malo ser envi-
dioso y por eso hemos intentado reprimirlo– criticamos o corregimos la
envidia en los otros, con lo que nos ven aún más inconsecuentes e incohe-
rentes.

A todo lo anterior se suma la aparición de un subproducto de esta
estructura, que proviene del esfuerzo permanente de represión y
autoocultamiento, y es la aparición de las sintomatologías. Las tensiones,
jaquecas, depresiones, ansiedad, miedos, compulsiones, etc., son la conse-
cuencia de la división y conflicto interior, sumada al intento de resolver esta
situación por la vía de la  represión y del autoocultamiento.

Segundo malfuncionamiento:
los errores cognitivos instalados en la personalidad

(A partir del enfoque de Norberto Levy)

El estudio de nuestra personalidad nos permite constatar que ella
contiene errores cognitivos originados en una comprensión parcial y estre-
cha de la realidad, que tiene su anclaje en el mito del hombre racional. Este
solo hecho de que podamos constatar las limitaciones cognitivas conteni-
das en nuestra personalidad nos muestra que nosotros somos superiores a
nosotros mismos, es decir, que hay un Yo en nosotros con una capacidad
de pensar superior a los pensamientos existentes en nuestra personalidad,
condición que nos permite transformar nuestra personalidad. Este Yo o
psiquismo no-condicionado tiene un potencial cognitivo superior, es decir,



28

es más inteligente, amplio, creativo y vivo que nuestra personalidad, y
podemos conectar con él en cualquier momento a través de un acto de
atención dirigida.

Bueno y  malo

Clasificar cualquier manifestación como buena o mala contiene un
error cognitivo pues ella no tiene ni puede tener un valor absoluto. Nues-
tras manifestaciones están relacionadas a su contexto, a su grado, y al
hecho de que toda manifestación contiene dos polos o límites dentro de los
cuales se desenvuelve y que constituyen el ir y venir de un único proceso
o fenómeno, representando cada polo un aspecto necesario de ese proceso
o función común.

Por ejemplo, si califico como ‘mala’ la pereza de alguien, ¿cuál es el
contexto de mi juicio?, ¿para quién es mala, para él o para mí?  ¿Cuál es la
medida instalada en mí para definir que su pereza no es capacidad de relaja-
ción y goce?  Y esto mismo lo puedo reflexionar respecto de mi juicio de que
mi pereza es mala. ¿No será que me sobreexijo?, ¿qué soy trabajólico?, ¿qué
me estoy reventando trabajando y si descanso el domingo me llamo perezo-
so? Tal vez no, tal vez soy tan perezoso que no trabajo lo suficiente para
subsistir. Sólo digo que el juicio de bueno y de malo suele estar instalado
sin reflexión, sin contexto.

Para poder definir para mí lo bueno y lo malo en mis manifestaciones,
tengo que ser una persona que se conozca, y que pueda ver sus polarida-
des, sin considerar ninguna de ellas como buena o mala en sí. Así, trabajar
o descansar serán los extremos de una función que es la actividad, y busca-
ré regular el grado en que ejercito caso a caso cada uno de los extremos de
la función.

 Absoluto y relativo

Relacionado con lo anterior, está el error cognitivo de pensar en
términos  absolutos, en circunstancias que nuestra vida se mueve en lo
relativo. Absoluto significa que no está en relación a nada, sólo a sí mismo.
Relativo no significa –como se piensa erróneamente– que cualquier cosa
da lo mismo o que cualquier cosa puede ser válida, sino que toda manifes-
tación está en relación a otra. Y particularmente, a su opuesta.

Retomando el ejemplo anterior, si yo digo que flojear es malo, y por



29

ello no flojeara en términos absolutos, entonces significa que voy a trabajar
de manera absoluta, y eso va a producir que me mate trabajando. Reconoz-
co entonces que flojear no es malo en términos absolutos, porque flojear es
el modo descalificatorio de llamar al acto de descansar. Por otro lado, flojear
–o descansar– no es bueno en términos absolutos, pues eso significaría
que yo no trabajaría en lo absoluto, y entonces no podría generar las cosas
necesarias para vivir.

Vemos así que cualquier polaridad necesita verse en términos relati-
vos, es decir, cada una en relación con su opuesto. ¿Cuánto trabajo y cuán-
to descanso? ¿Cuál es el punto de equilibrio? ¿Y ese equilibrio se relaciona
con qué objetivos? Podemos reconocer que así es como funciona la natura-
leza, donde cada manifestación se comprende y queda limitada por su opues-
ta: el frío con el calor, inspirar con espirar, etc.  Podríamos incluso decir que
cada manifestación crea su contrario: luz y oscuridad, sonido y silencio,
etc. Podemos ver así que cada polo es igualmente necesario, pues cada uno
es el que define la existencia del otro, y su alternancia genera el equilibrio.

Actitud positiva y actitud negativa

Derivado del error de privilegiar un polo sobre el otro, surge el error
cognitivo de declarar buena la actitud positiva y estigmatizar la actitud
negativa. La actitud positiva se grafica como el mirar ‘la parte llena del
vaso’, y se ofrece como receta para el optimismo, la confianza, la auto-
estima, etc., y efectivamente contribuye a ello, pero sólo por un rato, porque
al ser un polo dentro de una polaridad deja parte de la realidad afuera, y la
realidad después cobra la cuenta.

Quien quita la mirada sobre aquello que le falta, que  no puede o que
no sabe, se priva de la posibilidad de obtenerlo, primero porque deja de
saber que le falta y luego, porque sentir la carencia aporta el estímulo para
conseguirlo. Y con ello se coloca a merced del ciclo que finalmente le traerá
el otro polo, se le aparecerá la visión de lo que le falta, y se verá arrojado
hacia la negatividad. Cuando se privilegia sólo una de las dos percepciones
–lo que hay o lo que falta– sólo se consigue alternarlas en el tiempo, apare-
ciendo una en primer plano para luego sumergirse y aparecer la otra, de
manera pendular.

Además, la disposición a ver sólo lo positivo estrecha el funciona-
miento mental, lo limita, pues al esconder  aquello por conocer, por comple-
tar; desincentiva el aprendizaje y el desarrollo, la exploración y la aventura.



30

 Por su parte, la tendencia a ver sólo lo negativo, lo que falta, genera
una disposición amarga, escéptica, una capacidad disminuida para empren-
der desafíos, una disposición crónicamente insatisfecha, un sentimiento de
desvalorización y una inclinación a la envidia. Este ‘cuadro clínico’ de la
negatividad es más visible y más fácilmente visto como no deseable, y es el
que los propulsores del pensamiento positivo proponen cambiar. Pero trans-
formarlo en positivo no da en el blanco.

Forzar la actitud positiva es un error cognitivo, pues la salud, la
armonía y la integración se consiguen abrazando todo lo que es real, es
decir, los dos polos; y todo intento de generar resultados favorables para el
psiquismo que sea ciego a alguna parte de lo que somos conduce al error, al
sufrimiento y al antagonismo. El aprendizaje existencial es que ambas mira-
das –la positiva y la negativa– son igualmente ciertas, necesarias y parcia-
les. A efectos de conocer algo y determinar nuestra verdadera situación, es
igualmente necesario ver lo que tenemos como lo que nos falta.

Culpa y  responsabilidad

La culpa proviene de suponer que en nuestras manifestaciones te-
nemos libertad y no que somos condicionados. Cuando nos culpamos, lo
que estamos diciendo es que cuando hicimos algo, pudimos haberlo hecho
de otra manera. Pero si nuestra acción provino de nuestro psiquismo condi-
cionado, éste hizo lo que en ese momento estaba programado para hacer, lo
único que en ese momento podía hacer, y nosotros no tuvimos poder sobre
él. Es importante insistir que esta mirada no promueve justificar ni ser indul-
gente respecto de nuestras acciones. Por el contrario, estamos, abriendo la
posibilidad de hacernos responsables por lo que causamos a los otros y a
nosotros.

Otra cosa que suponemos al asignar culpa es que hubo intención de
maldad. Y cada uno puede ver en sí mismo que cuando se le acusa de  una
culpa, en general sabe que no tuvo intencionalidad. Aún en el caso de una
persona que cree que tuvo intencionalidad porque se formuló mentalmente
vengarse, lo que plantea este enfoque es que esa supuesta intencionalidad
de vengarme es la de un PI sobre el cual no tengo dominio ni control. No es
la intencionalidad de mi Yo sino la de mi personaje. Y de nuevo, esto no es
indulgencia ni cinismo, es un hecho que nos libra de ser culpables pero que
nos coloca ante una verdadera posibilidad, y podríamos decir, un deber de
conciencia, de hacernos responsables de nosotros mismos.



31

Ahora bien,  hay otro aspecto de este tema: no tenemos culpa, pero
somos causa. Causamos –a través de nuestros PI condicionados–  perjui-
cios o desgracias, como también beneficios y alegrías. Pero ser causa no es
lo mismo que ser culpable. Si por ejemplo alguien tiene en su psiquismo
condicionado el mecanismo de burlarse, desde una posición cínica dirá: lo
siento, es mi psiquismo condicionado, no puedo evitarlo. Pero desde una
posición responsable sentirá haber causado dolor, sentirá remordimiento
–que es distinto a la culpa– y se esforzará por adquirir dominio sobre el
rasgo de burlarse para dejar de causar ese daño.

La culpa junto con suponer intención de maldad, contiene la secuela
de  retarse, recriminarse, castigarse. Pero eso también se hace desde nues-
tro psiquismo condicionado, sin sentir en verdad remordimiento de con-
ciencia. De hecho, suele ocurrir que junto al auto-reproche surge la auto-
justificación, con lo que la culpa no genera aprendizaje.

En cambio, si es cierto que no hay culpa cuando se me olvidó algo a
lo que me había comprometido debido a que tengo un PI distraído, pero sí
es cierto que causé daño; entonces, si siento remordimiento por ser causa
del daño, ese remordimiento me puede ayudar a luchar contra mi PI distraído.

Entonces puedo ver que de la culpa no surge la reparación, pero del
remordimiento y del autoestudio sí puede surgir, porque me abre la posibi-
lidad de responsabilizarme en conciencia por mis hechos.

Competencia

Competir es un concepto vinculado a nuestra acción exterior, y se
instala sobre la definición de un escenario de escasez, donde sólo uno
puede obtener lo deseado. Así, es uno el puesto de presidente o de gerente
general, es uno el cura de la parroquia, es uno el que gana la medalla de oro.
La competencia se ha universalizado como una fuente de motivación y de
energía realizadora, pero ello es un error cognitivo. No es competir lo que
motiva, sino la asociación que se ha establecido de que sólo el ganador es
querido, es el que tiene valor. Es haber asociado el cariño al éxito lo que
produce la energía para intentar vencer en la competencia. Y así, día a día, el
escenario de competencia creado por el paradigma racional genera algunos
vencedores, y millares de vencidos. Y ello implica que generamos a millares
de humillados, deprimidos, envidiosos, y necesitados de vencer de vuelta.
Y esta necesidad creada deja el terreno abierto al surgimiento de todas las
malas artes, porque vencer o ser derrotado representa un abismo entre la



32

gloria y la humillación, entre ser querido o ser rechazado, entre valer todo o
no valer nada.

Y el gran error cognitivo cuando las personas se encierran en la
conducta de competir, es que al hacerlo se instalan en el mundo de la com-
petencia como el real y el único mundo. Con ello quedan imposibilitados de
ver cuán enormes y múltiples son los contextos no-competitivos posibles,
y tampoco de situarse y gozar las vivencias no-competitivas. Puedo ser
feliz por ejemplo con una puesta de sol, que no es una condición restrictiva,
pues al ser feliz no pongo al otro en posición de no poder serlo; pero puedo
pasar tres días amargado porque el equipo contrario ganó el partido de
fútbol, ya que sólo uno puede ganar, y perder.

Vencer

Cuando una parte nuestra se propone vencer a otra parte nuestra
(por ejemplo, la pereza, la envidia, etc.) incurre en un error cognitivo, pues
se basa en que tenemos definida la parte que queremos vencer como mala.
Al mismo tiempo, en general nos es menos visible la parte que quiere ven-
cerla, y que es portadora de lo que tenemos definido como bueno.

Instalado en el error cognitivo de querer vencer una parte nuestra,
podemos reconocer que para vencer esta fuerza que llamamos mala y que
quiere manifestarse, se requiere aplicar sobre ella una fuerza superior. Si
queremos por ejemplo vencer al pesimismo, y le asignamos una fuerza diez,
se requerirán diez de optimismo para neutralizarlo y uno más para que se
exprese una fuerza de optimismo.

Así podemos descubrir que el acto de vencer fuerzas interiores ocu-
pa una enorme cantidad de energía, y genera una gran tensión y rigidez,
como la de dos personas haciendo un gallito. Con el tiempo la fuerza de
optimismo –como toda fuerza– se ocupa y se agota, y entonces la fuerza del
pesimismo resurge pues ya no  hay fuerza de optimismo que la venza. Y así
sucesivamente, en un triunfo temporal de una fuerza sobre la otra sin trans-
formación ni aprendizaje.

Controlar

Otro error cognitivo es el control. Intentamos controlar nuestras
emociones y pensamientos -miedo, impaciencia, ira, malas intenciones, en-
vidia, etc.- y efectivamente tenemos una cierta capacidad de controlar su



33

manifestación externa, pues hemos aprendido toda nuestra vida a ha-
cerlo;  pero el mecanismo es imperfecto: lo logramos sólo durante un
rato, se nos escapa por otros lenguajes –corporales, emocionales- o nos
produce un resultado  dañino para el organismo, pues el control actúa a
través del tensionamiento físico, produciendo rigidez corporal y dureza
emocional.

Además, genera una lucha interior permanente, pues la parte contro-
lada vivirá buscando escapar al control. La conducta de controlar supone
dos actores que se relacionan por la fuerza: una parte controladora y otra
parte que es controlada; y lo que el controlador se propone es impedir que
la otra parte se manifieste. Pero este propósito sólo está validado por la
convicción de la parte controladora de que hay un mal en que esa otra parte
se exprese.

Extirpar

Este error cognitivo representa una de las formas más crudas de
expresar la voluntad de eliminación de aspectos nuestros, y surge de la
aplicación del modelo médico racionalista sobre el psiquismo, trasladando
a éste la solución quirúrgica que aplica en su esfera, tras definir que el
trastorno ocurre en un órgano circunscrito y aislado, en vez de concebir
que ese órgano sintomatiza, como resultado focalizado, un trastorno ocu-
rriendo en un sistema complejo. Este error cognitivo contiene la ilusión de
poder sanar la totalidad a través de extirpar una de sus partes, pensando
que en ella aisladamente reside el mal, sin ver que es esa parte la que recibe
y concentra el malfuncionamiento de la totalidad.

Poder, cumplimiento, exigencia, descalificación, castigo

Veremos aquí una familia de rasgos relacionados, y los errores
cognitivos que contienen.

Exigir supone la instalación en una posición de poder sobre aquel a
quien exijo, lo que a la vez supone la obligatoriedad del cumplimiento. Re-
prochar o descalificar es señalar al otro en falta por no hacer lo que yo le
exijo. Castigar es ocupar el propio poder para infligir daño y aflicción a fin
de hacer que el otro cumpla en el futuro con mi exigencia.

La exigencia puede provenir desde la autoarrogación de ser portador
del bien o lo correcto o desde la autoarrogación de mi derecho a imponerme.



34

Desde esa autoinstalación, exijo, por ejemplo: ser puntual, obediente, ama-
ble, ordenado, esforzado, cariñoso, activo, fuerte, comprensivo, etc., o exijo
conductas tendientes a cumplir ciertas tareas que defino, o exijo ser menos
tímido, rendir más, levantarse a tal hora, ser menos criticón, etc. La expre-
sión para la exigencia es: ‘tú deberías’.

La persona exigente en general  está orgullosa de serlo, porque se
dice a sí misma que a través de ello logra resultados, eficiencia y producti-
vidad, cumple metas,  hace el bien, o reafirma simplemente su fuerza y su
poder.

Otro aspecto del error cognitivo de exigir es que quien exige deman-
da un resultado sin evaluar si a quien le exige está en condiciones de poder
cumplir. Lo que subyace es que el exigido “debería estar en condiciones de
poder cumplir con la exigencia” (se dice en ocasiones: ‘hasta que revien-
tes’. Por cierto, si revientas, te reemplazo). El que exige considera que su
exigir es causa suficiente para el cumplimiento de la exigencia.

La descalificación y el castigo frente al no–cumplimiento surge pre-
cisamente desde la idea de que aquel a quien se le exige está en condiciones
de cumplir, de modo que si no produce el resultado exigido es porque no
trató lo suficiente, porque tiene mala intención, porque quiere perjudicarme,
porque es un inepto, porque no me respeta, porque es malo.

En la norma ética y en los mandamientos religiosos se exige desde el
supuesto de que el ser humano está en condiciones de cumplir, y que si no
lo hace es porque es malo, porque prefiere ser malo, porque el demonio lo ha
poseído.

Tercer malfuncionamiento:
la Autoimagen Idealizada

(Siguiendo una elaboración de Karen Horney)

De niños, junto al apoyo, cariño y cuidado, recibimos también indife-
rencia, conducta desigual, falta de respeto hacia nuestras necesidades,
falta de guía, actitudes desdeñosas, admiración exagerada o falta de ella,
ninguna o excesiva responsabilidad, sobreprotección, injusticia, discrimi-
nación y promesas incumplidas, entre otras manifestaciones adversas.

Todo esto en un comienzo nos resulta incomprensible, ¿qué hemos



35

hecho?, ¿por qué nos tratan así?, ¡son nuestros padres! Pero defensivamente
concluimos: deben tener razón. Entonces por amor a los padres y para
evitar la crítica y el castigo, no los declaramos en falta a ellos sino nos
declaramos en falta nosotros, e intentamos no realizar aquello por lo que
nos rechazan, y realizar aquello que nos exigen.

Pero muchas veces no pudimos. Entonces descubrimos que podía-
mos ocultar y aparentar que cumplíamos con lo exigido. Pero esto no era
suficiente, porque tras definir defensivamente que nuestros padres tenían
razón, empezamos a validar el rechazo externo, a incorporarlo como
autorechazo; entonces comenzamos a descubrir que podíamos ocultarnos
lo rechazado y lo no-cumplido a nosotros mismos. Descubrimos el mecanis-
mo defensivo del auto-ocultamiento.

Producto de todo esto se establecieron en nosotros dos fuentes de
emociones negativas: una proveniente del mal trato, la reprobación y el
rechazo, y otra proveniente del miedo y la ansiedad producto del  oculta-
miento y del auto-ocultamiento. Y estas dos fuentes de emociones negati-
vas también pasan a ser ocultadas y auto-ocultadas.

Todo esto va haciendo de nuestra personalidad un sistema opaco,
pues nos fuimos oscureciendo ante nosotros aspectos de nuestra realidad
y nos fuimos llenando de olvido de nosotros mismos; y esto es lo que
determina que el redescubrimiento de lo real en nosotros requiera un pro-
longado tiempo de autoestudio, y que sea -aunque sanador al final- doloro-
so en su proceso.

Es necesario insistir que en esta construcción de la personalidad no
hay culpa ni maldad, ni en nosotros ni en nuestros padres, quienes fueron
también criados así por sus padres y así por las generaciones hacia atrás,
hasta lo remoto de los tiempos donde se hunde la pregunta sobre el misterio
que generó esta caída del ser humano desde su Esencia a su Personalidad.

Ahora bien, estos mecanismos de defensa a de ocultamiento y
autoocultamiento nos permiten convencernos que no somos ese ser recha-
zado, ése que no cumplía las exigencias y expectativas, sino por el contra-
rio, somos la imagen deseada de nuestros padres, somos todo lo que ellos
querían que nosotros fuéramos.

Pero como estos mecanismos de defensa son imperfectos, el peligro
de que reaparezca en nosotros el autorechazo y el conflicto interior nos



36

parece demasiado cercano. Necesitamos asegurarnos de que se siga man-
teniendo este auto-ocultamiento creando una  mayor distancia, para huir
más lejos.

Esto se logra con otro mecanismo defensivo que constituye  una
suerte de ‘segunda derivada’ y consiste en atribuirnos los rasgos deseados
y probados en cualidad superlativa. Así por ejemplo, no es sólo que nos
motive ser bondadosos con los demás, sino que  somos la persona más
buena del mundo.

Por efecto de este segundo mecanismo defensivo, nuestra idea de
nosotros mismos deja de ser sólo parcial -a través del autoocultamiento-
para pasar a ser irreal -a través de su engrandecimiento. Sin embargo para
nosotros, eta autoimagen es totalmente real. Y requerimos creerlo, pues ella
se convirtió en nuestro soporte de autoestima y en nuestra proveedora de
identidad y de significado para nuestra vida.  Nosotros no nos identificamos
con nuestra personalidad, que está dividida y contiene autorrechazo, sino con
nuestra autoimagen  idealizada, que aparece como  unificada y sin rechazo.

Esta Autoimagen Idealizada, que nos salvó de niños, también nos
protege de adultos.  Pero reconocido esto,  tenemos que pasar a compren-
der que, con todo su valor original, ella se constituye en un impedimento
para nuestra sanación hoy.

Por otro lado, como mecanismo de defensa, más allá de sus imperfec-
ciones, nos genera una serie de nuevos problemas. En primer lugar, el dis-
tanciarnos superlativamente de nuestra realidad si bien sirve  como defen-
sa, amplifica nuestra fragilidad ante el menor asomo del rasgo rechazado. Si
en mi autoimagen soy el más bondadoso de los seres, un leve pensamiento
o acusación de maldad me amenaza con considerarme una persona abominable.

En segundo lugar, si bien el mecanismo es medianamente exitoso en
autoocultarnos nuestros rasgos rechazados, es menos exitosa en ocultár-
selos a los demás. Por ello dice el evangelio ‘antes vemos la paja en el ojo
ajeno que la viga en el propio’. Esto hace que el vínculo con los otros sea
amenazante. Dado esto, los seres humanos parecemos brindarnos un man-
to de protección defensiva mutua, y seguimos una suerte de cláusula invi-
sible por medio de la cual no nos decimos unos a otros lo que vemos en el otro.

Hay un tercer factor que hace que la Autoimagen Idealizada perjudi-
que nuestro desarrollo, y es que si se nos asoma la sospecha de que no



37

somos aquello que ella retrata, entonces se apodera de nosotros su inver-
so, una Autoimagen Autodespreciativa. Nos hundimos, entonces, desde la
convicción de que nunca seremos capaces de estar a la altura de nues-
tro ideal.

Esto explica por qué no toleramos vernos un poco menos importan-
te, un poco menos inteligente o un poco menos simpático; si la convicción
de serlo superlativamente, se moviera un milímetro; por esa ranura se aso-
maría el abismo del auto-desprecio.

Para escapar a la amenaza de la Autoimagen Autodespreciativa la
persona sin saberlo restringe su vida, elude a las personas que no le van a
dar reconocimiento en concordancia a los rasgos de su imagen, evita los
ambientes y tareas que no le permitan estar a la altura, no escucha lo que
necesita no escuchar. Y así, cuanto más se aferra a su Autoimagen Idealiza-
da, más evitará a quien se la amenace y más buscará a quien se la ensalce.

Tenemos en conclusión que por sus limitaciones, la Autoimagen
Idealizada, de adultos, ya no sólo deja de ser una solución exitosa, sino que
nos genera nuevos y numerosos problemas. Peor aún, se convierte en una
barrera para un real desarrollo.

Por ello es que en nuestra etapa adulta, nos conviene reconocer este
error cognitivo de creer que somos nuestra Autoimagen Idealizada, y co-
menzar a aceptar la existencia del conjunto de rasgos de nuestra personali-
dad, nuestra división interior y nuestros conflictos interiores. Ello nos abri-
rá las puertas para un real desarrollo.

Cuarto malfuncionamiento:
una serie de mecanismos específicos

(Siguiendo a G. I. Gurdjieff)

El funcionamiento de la personalidad contiene una serie de mecanis-
mos que evidencian su condición de una estructura psicológica
malfuncionante. Los describimos a continuación.

Reacciones automáticas

El autoestudio nos permite reconocer que un determinado estímulo
genera una respuesta específica. Por ejemplo: a  una persona cuando la



38

ofenden golpea de vuelta, en tanto otra se siente herida y se aísla para vivir
su dolor. En el primer caso la reacción puede percibirse más fácilmente como
automática, en tanto en el segundo se puede invisibilizar, parece que no
hubiera reaccionado, parece que fue madura, reflexionó y no se dejó llevar
por la respuesta agresiva; y sin embargo ambas personas repetirán cada
vez esa conducta ante el mismo estímulo.

Incluso cuando un estímulo parezca generar una respuesta distinta,
un estudio más atento permitirá reconocer que el estímulo fue distinto, pues
también es difícil ver que muchas veces enfrentamos estímulos com-
puestos–dobles mensajes–  en los que están involucrados pensamien-
tos, emociones y conductas que pueden ser portadores de mensajes
diferentes. Pero si logramos hacer las distinciones, podremos ver que
una determinada combinación de estímulos, al repetirse, generan la mis-
ma respuesta.

Corporalidad contracturada

Nuestra personalidad, por estar en conflicto interior y contener el
mecanismo de represión, contiene fuerzas opuestas, lo que produce un
resultado en el cuerpo equivalente a como si dos personas estuvieran ha-
ciendo un gallito. Estas fuerzas actuando en dos direcciones producen una
contracturación en nuestro cuerpo. Esto en general no lo percibimos por-
que hemos perdido la capacidad de sentirnos. Pero si empezamos a en-
trenar y fortalecer nuestra atención hacia nuestra sensación corporal,
podremos reconocer este hecho, y veremos que se trata de una tensión
permanente que no corresponde a situaciones coyunturales. Esta
contractura nos ocupa una cantidad de energía, nos desvitaliza, nos
quita flexibilidad, y constituye el soporte físico de nuestras rigideces
mentales y emocionales.

Charla automática

Para muchas personas, cuando aparece otra persona en escena es
como si esta persona les activara un botón de ‘on’ que ‘encendiera’ las
transmisiones surgidas de su propia mente. Sencillamente comienza a ha-
blar en voz alta, de manera continua, sin que en realidad se interese en un
intercambio comunicacional. El otro sólo existe como un auditor pasivo.
Cuando la otra persona hace un amago de intervenir en la conversación, el
‘hablador automático’ tiene incorporados ciertos mecanismos que son apa-
rentes respuestas, pero en verdad sólo son muletillas que le permiten con-



39

tinuar con su emisión. Estas personas, en ausencia de otro ser de carne y
hueso en escena, suelen sostener una ‘transmisión automática’ interna con-
tinua, sin volumen hacia el exterior.

Emociones negativas

Nuestra personalidad está llena de emociones negativas sobre las
que no tenemos ninguna fuerza, salvo la de reprimirlas conductualmente y
esconder nuestra autopercepción de ellas. Si odio, envidio o siento celos,
intento evitar expresar esas emociones, reprimiendo su conducta; y luego
intento no percibirlas a través de activar mi imaginación (más bien se activa
sola) y apretar mi musculatura (se aprieta sola) para no percibir la sensación
directa de mis emociones.

Respecto de estas emociones, es útil distinguir entre sentirlas –su
manifestación interior– y expresarlas –su manifestación exterior o conductual.
Por aprendizaje rechazamos nuestras emociones negativas, queremos no
sentirlas, y no expresarlas. No sentirlas por el dolor que nos causan, no
expresarlas por el dolor que causamos a otros o porque nos inducen a
conductas que nos ponen en riesgo.

Si trabajamos interiormente, podremos separar la vivencia de la emo-
ción, respecto de la conducta que en nosotros está automáticamente aso-
ciada a ella, y entonces podremos recuperar la posibilidad de sentirla sin
actuarla.

Tejido de hábitos

Nuestra personalidad funciona como un tejido de hábitos, desde
levantarme a tal hora todos los días, hasta ofrecer ayudar a alguien que veo
en apuros. Lo esencial de un hábito es que se manifiesta de manera repetitiva
y que no tengo fuerza para evitarlo.

Para reconocerlos como tales  necesitamos proponernos no mani-
festarlos. Por ejemplo, puedo tener el hábito de ayudar o el hábito de apro-
vecharme de los demás. Si me propongo no hacerlo, veré que no puedo, así
como si me propongo dejar de fumar no puedo. De este modo reconozco
que los hábitos existen y que me dominan.



40

Identificación

La identificación es un mecanismo que ‘me tiene pegado’ a aquel
fragmento de mi personalidad que me tiene tomado en un determinado mo-
mento, como un actor que ya no sabe que él es el actor, y se identifica con
su personaje, y se queda ‘pegado’ a ese personaje.

Así, en un momento estoy identificado con un aparte mía que quiere
reflexionar sobre algo importante, pero un compañero de trabajo me ofende,
y entonces paso a habitar mi parte resentida, y me quedo pegado al resen-
timiento sin poder volver a mi propósito anterior de reflexionar sobre ese
tema importante. Y así sucesivamente.

O bien quiero expresarle algo cariñoso a mi pareja, pero aparece
automáticamente en mí el recuerdo de una conducta de ella que me hirió
hace un tiempo, y me quedo identificado (pegado) a ese resentimiento y ya
no puedo expresarle nada cariñoso.

Un tipo particular de identificación se conecta con mis ideas de cómo
las demás personas me tratan. Pienso por ejemplo que no me aprecian lo
suficiente, no me admiran como debieran, no me cuidan como debieran. Me
lleno de conjeturas sobre las razones de los otros para tratarme así, y me
quedo pegado habitando ese agujero oscuro, sin poder salir a lo siguiente
que la vida me pone por delante, en el siguiente instante, a cada instante.

Imaginación

La imaginación es una forma particular de nuestro pensar automáti-
co que consiste en visualizar situaciones que no están en el presente. Lo
relevante es reconocer que no nos proponemos imaginar, que esa acción de
la mente está instalada como un automatismo y se activa sola. Ella surge
como función defensiva, sea para eludir sentir o pensar cosas que me son
desagradables en el presente, sea para proveerme de emociones agradables
a través de la fantasía, sea para imaginarme realizando acciones que no me
atrevo o que me harían quedar bien, etc. Me puedo identificar tanto con mi
imaginación que sus contenidos o temas llegan a parecerme reales.

Influenciabilidad

Ser influenciables surge de no tener nosotros una fuerza interna real,
porque nuestra personalidad no se construyó sobre lo propio, sino a través



41

de la incorporación de lo ajeno. Para recibir influencias y no sucumbir a
ellas, necesitamos tener algo propio, surgido denuestras propias experien-
cias y pensamientos. Eso nos permitiría recibir una propuesta exterior y
cotejar con nuestra experiencia y pensamiento, si la aceptamos o no. Desde
nuestro actual desconocimiento de nosotros mismos, creemos que hoy lo
hacemos así, creemos que aceptamos un buen consejo, y no podemos dar-
nos cuenta que ese consejo entra en un espacio de vacío interior.

Hábitos motrices

Podemos reconocer que nuestras posturas motrices son repetitivas,
que son hábitos motrices. Para reconocerlo basta con que nos proponga-
mos variarlos: caminar más rápido, sentarnos de un modo diferente, bajar
los hombros, subir el ángulo de la barbilla, etc. Respecto de todos estos
hábitos, cuando nos lo proponemos podemos variarlos durante algún corto
rato, pero muy luego recaemos en nuestra motricidad habitual.

Proyección

Esta función es equivalente a la identificación, en base a otra metá-
fora. Describe la idea de que yo no veo al otro sino algo mío que proyecto
en el otro como en un telón, Así, lo que veo en el otro es un aspecto mío.
Esto significa que no me relaciono con el otro, ni siquiera con un personaje
interior del otro, sino con una parte mía teloneada en el otro, desde otra
parte mía que ocupa mi escenario interior. A través de este mecanismo logro
que mi polaridad interior quede convertida en polaridad exterior.

Quinto malfuncionamiento.
Fijación en una de las tres orientaciones del psiquismo

(Enfoque de Karen Horney)

El conflicto interior en nuestra personalidad se instala a partir de que
las personas tenemos tres orientaciones posibles para  relacionarnos con el
mundo -“movimiento hacia”, “movimiento contra” y movimiento de aleja-
miento” de la gente. Desde otra caracterización, las tres tendencias son: la
personalidad dócil, la agresiva y la desapegada.

El error cognitivo consiste en definir como incompatibles las tres
orientaciones, y en vez de vivirlas como un baile de alternancias, optemos
por una y nos instalemos de manera rígida y compulsiva en ella, a la vez que



42

buscamos eliminar o reprimir las otras dos. Esto genera un desgarramiento
del psiquismo en tres direcciones contrapuestas, e instala las bases para el
conflicto interior.

Cuando la persona opta por una tendencia, genera inhibiciones, an-
siedad y temor ante la aparición de las otras tendencias, y por lo mismo
realiza grandes esfuerzos por reprimirlas, y por negarse a sí misma que las
posee.

Al escuchar la descripción de las tres orientaciones, muchas perso-
nas comienzan a reconocer o redescubrir lo que tienen de las otras dos a
pesar de haber optado por una. Para que el resurgimiento en la conciencia
de las tendencias negadas o rechazadas no sea amenazante, necesitamos
abrirnos a la comprensión del paradigma transpersonal que sostiene como
válidas y compatibles las tres orientaciones.

Examinemos ahora la descripción que hace Horney de las tres orien-
taciones.

 Movimiento hacia la gente

El tipo dócil se mueve hacia la gente, esto es, con una marcada
necesidad de afecto y aprobación. Tiende a exagerar su cordialidad y los
intereses en común con los que están a su alrededor, y a pasar por alto lo
que lo separa. Como esta orientación implica la decisión de no enfrentar,
busca que lo quieran, lo deseen, lo amen, lo acepten, lo aprueben; busca ser
necesario e importante para los demás, y en particular para “una persona”.

Considera que estos deseos son totalmente “naturales”; pero en
realidad está eclipsado por la insaciable necesidad de sentirse seguro. Esta
necesidad es tan abrumadora que todo lo moldea. Desarrolla cualidades
cariñosas, aprecia las necesidades ajenas, manifiesta simpatía, ayuda, apro-
bación; trata de complacer a los otros en lo que esperan de él; se hace
abnegado, dócil, considerado, agradecido, generoso.Da a los demás lo que
está impelida a necesitar de ellos, y se siente profundamente turbada si la
retribución no se materializa.

Se ciega a que en el fondo los otros no le importan gran cosa, y que
los ve como hipócritas y egoístas; porque necesita persuadirse que quiere
a todo el mundo, que todos son buenos y dignos de confianza; falacia que
le ocasiona decepciones y contribuye a su inseguridad.



43

 Desarrolla otra serie de rasgos destinados a evitar miradas rencoro-
sas, peleas o competencia. Tiende a subordinarse, a ocupar un segundo
lugar, será conciliadora y no manifestará rencor.  Cualquier deseo de ven-
ganza o triunfo está tan profundamente reprimido que se extraña de recon-
ciliarse tan fácilmente y de no guardar resentimiento. Tiende a aceptar res-
ponsabilidades. Se acusa a sí mismo antes que a los demás, y da excusas
frente a una crítica inmerecida.

Como toda clase de conducta agresiva es tabú, genera inhibiciones
respecto a las actitudes afirmativas, de autoridad, críticas, dominantes,
buscadoras de éxito. También suele inhibir hacer cosas para él, para su bien
o deleite, o gozar con ellas. Puede llegar a que si la experiencia no es com-
partida y no es grata al otro, para él pierde gratificación y aún sentido. Goza
a través del placer que la experiencia le causa al otro. Esto le empobrece la
vida y acentúa su dependencia de los demás.

Se auto-percibe como débil e impotente.  Cuando se ve abandonado
a sus propios recursos se siente como un bote al que le cortan las amarras.
El sentimiento de que no puede luchar o competir genera una debilidad real.
Admite abiertamente su debilidad ante sí y ante los demás.

Desde su tendencia a subordinarse coloca a los demás como supe-
riores, más atractivos, más inteligentes,  mejor educados, más meritorios.
Frente a  las personas arrogantes o agresivas, su sentimiento de incapaci-
dad se hace aún mayor. Subestima sus talentos, sus cualidades y aún sus
bienes materiales.

Tiende a valorarse por la opinión que los demás tienen de él. Cual-
quier desaire lo inhibe. Cualquier crítica o abandono es un peligro terrible, y
puede llegar a hacer casi cualquier cosa para ganar la estima de la persona
que lo amenaza así.

Sus valores son: bondad, simpatía, amor, generosidad, abnegación,
humildad. Son anti-valores: egoísmo, ambición dureza, inescrupulosidad y
dominación.

Genéricamente, la represión de las tendencias opuestas refuerza las
dominantes. Al analizar al tipo dócil, encontramos diversas fuerzas agresi-
vas fuertemente reprimidas. Encontramos una gran falta de interés real por los
demás; tendencias parásitas o explotadoras inconscientes, actitudes de desa-
fío o resistencia pasiva, necesidad de destacarse y de vivir triunfos vindicativos.



44

Historias clínicas mostrarán que las rabietas de los cinco a los ocho
años desaparecieron dejando paso a una docilidad general. La modestia y
la bondad invitan al aprovechamiento; la dependencia de los demás crea
vulnerabilidad, lo que lleva a una sensación de ser desairado, descuidado y
humillado si la requerida cantidad de afecto o aprobación no es obtenida.

Necesita reprimir las fuerzas que van en la otra dirección en su inte-
rior, porque para el tipo dócil los sentimientos o expresiones de hostilidad
pondrían en peligro la necesidad que tiene de que los demás le sean agrada-
bles y ser estimada por ellos. Cualquier conducta agresiva o asertiva la
juzgará cruel o egoísta.

Cuanto más fuertes los impulsos agresivos, más fuerte la necesidad
del dócil de reprimirlos; más se retrae, más está de acuerdo con lo que digan
los demás, siempre queda en segundo plano, y en general las tendencias de
docilidad son reforzadas.

Ahora bien, los esfuerzos inconscientes no impiden que los impul-
sos reprimidos operen, pero lo hacen en acuerdo con la estructura de la
personalidad: domina en nombre del amor, se enoja por lo egoístas que son
los otros que no le dan lo mínimo que él necesita después que les ha dado
tanto, etc. Si la furia aparece, la acción represiva ya inconsciente da lugar a
síntomas como jaqueca o dolor de estómago, etc.

El dócil, al subordinarse, evita la fricción y puede estar en armonía
con los demás; pero también es un medio de no contactar su necesidad de
destacarse. Si deja que los demás se aprovechen, lo entiende como genero-
sidad y bondad, pero también sirve a la evitación de que aparezca su ten-
dencia a explotar.

A este tipo, el amor se le aparece como la única meta digna de lucha,
sin él la vida es fútil y vacía; todo pierde significado sin una relación amo-
rosa que le preste sabor. Ello es coherente porque en el amor logra integrar
tendencias compulsivas contradictorias: es del agrado del otro, pero puede
dominarlo en nombre del amor; puede ocupar un segundo lugar y a la vez
destacarse para el compañero: que él lo atienda y celebre; puede dar salida
a sus tendencias agresivas como actos nobles para cuidar la relación; y
puede expresar sus cualidades cariñosas en un contexto más seguro.  Por
ello piensa que cuando encuentre el amor, todo se arreglará.

Piensa: soy débil y tímido, pero con mi pareja estoy protegido; se



45

dará cuenta y me dará lo que necesito sin exigirlo ni imponerlo; me protege-
rá y yo podré apoyarme en su fuerza¸ la iniciativa que no tengo por mí me
surgirá para hacerla feliz, o incluso haría cosas para mí por el placer que le
causarían. Estar sólo es una tortura, no puedo gozar de nada que no com-
parto, me siento perdido y angustiado, si salgo solo me recuerda lo humi-
llante que es que nadie me quiera; tengo que planear para no estar sólo los
sábados. Si encuentro el gran amor, todo tendrá sentido.

No tengo confianza en mí, cómo me van a querer si son todos más
atractivos e inteligentes que yo; si me conocieran de verdad no me estima-
rían; pero si encuentro a mi hombre, para él tendré toda la importancia.  Así,
el amor se vuelve para él en un espejismo.

Movimiento contra la gente

En esta orientación hay predominio de las tendencias agresivas. El
supuesto incuestionado es que todo el mundo es hostil, y que la vida es
una lucha de todos contra todos. Suele tener una capa de suave cortesía,
imparcialidad y fraternidad. Su convicción es que él es un buen hombre, y
actúa con benevolencia, mientras nadie dude de que es él quien manda.Su
“fijación” responde igualmente a una angustia básica, aunque el miedo no
parezca existir en él; pues todo lo encamina a ser, convertirse o al menos
parecer duro.

Sus necesidades nacen de su convicción de que el mundo es una
arena donde sólo sobreviven los más aptos, y el fuerte aniquila al débil. El
fin egoísta es la ley suprema. Las variaciones del dominio son infinitas:
franco ejercicio del poder, manipulación indirecta, eminencia gris, sadismo.
Puede ejercer dominio intelectual, emocional o físico. Puede explotar a los
otros, burlarlos, o servirse de ellos. Sus relaciones las ve desde el punto de
vista de lo que puede obtener: dinero, prestigio, vinculaciones, apoyo, etc.

Considera los sentimientos como sentimentalismos necios, el amor
tiene un papel insignificante, lo que busca en sus parejas es que sean un
aporte a su prestigio social, riqueza, etc. No ve razón para ser considerado
con los demás: que cada quien se ocupe de sus asuntos.

Odia reconocer el miedo, y empleará medidas draconianas para do-
minarlo: se obligará a permanecer en una casa vacía aunque tema un asalto,
o atravesar pantanos donde hay serpientes para superar el miedo que le
causan.



46

 Hace cuánto puede para ser un buen luchador. Está siempre alerta y
se lanza sobre cualquiera para demostrar que domina. Nunca le aparece la
culpa. Reconocer un error le parece una imperdonable debilidad y una com-
pleta tontería. Qué error puede existir si de lo que se trata es de afirmar lo
que se desea y conseguirlo. Como en su visión todos son ambiciosos y
codiciosos, se ampara en esto para juzgar que su filosofía de vida es realis-
ta. Sabe ser estratega, medir sus fuerzas y las de su adversario.

Al ahogar los sentimientos, está en las mejores condiciones para
funcionar como una máquina bien engrasada en pos de su objetivo. Los
molestos sentimientos no lo distraen ni lo alejan de su meta. Conseguir lo
que desea es su fin, los medios pueden ser “flexibles”.

Aparece como carente de inhibiciones para imponer sus deseos, dar
órdenes, expresar su cólera o defenderse. Pero sus inhibiciones existen, y
están en el área emocional, en las manifestaciones de amistad, afecto, com-
prensión, goce desinteresado. Para él, la falta de piedad es fuerza, la falta de
consideración hacia los demás es honradez, y la persecución de fines egoís-
tas es realismo. El entusiasmo por una causa o el filantropismo, la caridad
cristiana o la preocupación por la sociedad  los considera impulsos fingi-
dos. Rechaza la simpatía y la amistad real, igual que sus imitaciones: docili-
dad y contemporización. Pero es capaz de respetar un espíritu amistoso y
fuerte.

¿Por qué rechaza los sentimientos humanos más suaves con tanta
violencia, hasta sentir náuseas frente a una conducta afectuosa en otros?,
¿por qué desdeña la expresión de compasión?. Expulsa a los mendigos de
su puerta porque le “parten el corazón”, puede insultarlos, negar la petición
más sencilla con vehemencia. Desprecia los “sentimientos blandos” de los
otros. Y todo ello porque ha declarado la guerra a su blandura interior. El
superhombre de Nietzche ve cualquier forma de compasión como una quin-
ta columna, un enemigo que opera desde el interior. La blandura es la raíz de
la docilidad para ellos. En su interior habita una compasión real por el men-
digo, una necesidad de acceder a su ruego, una vocación por ayudarle.
Pero hay otra necesidad mayor que se superpone, y que le hace negar estas
necesidades con violencia, expresadas en la violencia hacia el otro.

Su camino para fundir sus tendencias divergentes las pone en el
reconocimiento. Ser reconocido combina la predominancia sobre los demás
junto con la expresión de aprobación de los demás.  Por ello el reconoci-
miento se convierte en el espejismo salvador que persigue.



47

 Movimiento de alejamiento de la gente

A este tipo de individuos la vinculación con la gente le resulta into-
lerable, y la soledad o el alejamiento aparecen como un modo para evitar
relacionarse. Acompaña a esta actitud un entumecimiento de la experiencia
emocional, una inseguridad de lo que uno es, lo que uno quiere, odia, de-
sea, teme, cree o le molesta.

Las personas desapegadas, se ven a sí y a otros con una especie de
“interés objetivo”, como mirarían una obra de arte. Desarrollan una actitud
de espectador ante sí mismos y ante la vida en general. Se hacen eximios
analizadores de los procesos y las estructuras. Lo característico es su nece-
sidad de poner distancia emocional, hacia los demás y hacia sí mismos. Se
las arreglan para no tener relaciones emocionales con los demás –ni por
amor ni por lucha, ni por cooperación ni por competencia.

Trazan alrededor de ellos una especie de círculo mágico en el que
nadie puede penetrar, y esta es la razón de que superficialmente se lleven
bien con la gente. Reaccionan con ansiedad cuando el mundo se inmiscuye
en sus asuntos. Las cualidades que adquieren van en la línea de la necesi-
dad primordial de no verse comprometidos.

Una cualidad principal en este sentido es la de bastarse a sí mismos,
y la expresión más positiva de ello es la ingeniosidad. Como Robinson
Crusoe, tiene que ser ingenioso para poder sobrevivir solo. Otra cuali-
dad es la de restringir sus necesidades. La idea es mantenerlas en una
escala que no le exija gastar mucho tiempo y energía en dinero para
pagarlas.

Se conduce de modo tal de no estar jamás unido a nada ni nadie que
se haga indispensable para él. No dejar que nada importe mucho. Le moles-
ta lo gregario. Evita la competencia, el prestigio y el éxito. Le molesta mucho
la enfermedad, y la considera una humillación porque lo obliga a depender
de los demás.

Insiste en adquirir sus conocimientos directamente en lugar de repe-
tir lo que han dicho otros. Eso le da independencia. Necesita el retiro, como
la persona que en un hotel no quita el letrero “no molestar”.

Una persona desapegada se irrita si los demás no le dan importancia,
lo considera un atropello. Pero le molesta compartir experiencias pues la



48

otra persona puede turbarle. Su negativa a seguir a los otros, o a competir le
dan un sentido de valor, de integridad, que contribuye a valorar su indepen-
dencia. Pero la evidencia de que es una independencia defensiva es que ella
está al servicio de no ser influido, coaccionado u obligado, y el individuo se
muestra hipersensible a la aparición –que él ve o supone– de estas inten-
ciones de parte de los otros. Evita las obligaciones y de ser necesarias
quiere que sean por el menor tiempo posible: evita firmar contratos, tomar
créditos o casarse.Al curso del tiempo, por su condición inexorable, lo toma
como una coacción. Llegar al trabajo cinco minutos antes es una manera de
darse una ilusión de libertad.

El que otras personas esperen que él haga ciertas cosas o proceda
de un modo específico le provocan irritación y rebeldía; rehúye hacer rega-
los porque se espera de él que en las fechas de cumpleaños haga regalos.
Se conforma exteriormente a las reglas  para evitar fricciones, pero en su
interior rechaza las reglas y normas convencionales. Considera los conse-
jos como un acto de influenciabilidad y en última instancia de dominación,
y por ello los rehúye, aunque puede haber anexa una intención inconscien-
te de desilusionar a los demás.

Toma su independencia como algo que lo pone por encima de los
demás, pues los otros son dependientes, y ello es un rebajamiento, una
condición no-crecida. Asigna valor de superioridad a su “torre de marfil”.

Pero nadie puede soportar el aislamiento, aun siendo particularmen-
te fuerte e ingenioso, o sintiéndose extraordinariamente importante. Por
ejemplo, cuando su sentimiento de superioridad se debilita por un fracaso o
escalada de conflictos interiores, no soporta estar solo y busca
frenéticamente afecto y protección.

La necesidad de superioridad se caracteriza porque aborrece las lu-
chas de competencia, no quiere destacarse mediante un esfuerzo, aspira a
que los tesoros de su interior sean reconocidos sin un esfuerzo de su parte,
su grandeza oculta debe ser percibida sin que él tenga que hacer ningún
esfuerzo. La “parte real” de su tesoro es que ha elaborado un enriqueci-
miento interior no mostrado de su vida intelectual y emocional, la que no
muestra, no expresa y no comparte.

Otra fuente de validación de superioridad es su rareza, su condición
de persona especial. Esto surge de su necesidad de permanecer separado y
distinto de los demás. Se puede ver a sí mismo como un tapiz oriental, único



49

en su clase y combinación de colores, inalterable. Al apreciar su inalterabilidad
aumenta su rigidez. Busca elaborar su personalidad, darle mayor pureza y
lucidez, insiste en que no se inyecte nada intrínseco, porque representaría
mérito ajeno.

El principal cuidado del desapegado respecto de un tercero es: ¿va a
inmiscuirse en mi vida, querrá influir en mí o me dejará en paz?

Su vida emocional no sigue un patrón tan rígido como la de los otros
dos tipos, porque sus “propósitos” son negativos o evitativos: no compro-
meterse, no necesitar, no ser influida. Por tanto su “pintura emocional”
dependerá de los deseos que han quedado vivos dentro de su orientación
negativa. Aunque la orientación negativa requiere igual un “oscurecimien-
to” de tipo general de los sentimientos, pues ellos generan necesidad y
dependencia. El sentimiento se mantiene más vivo en los libros, los anima-
les, la naturaleza, el arte, etc. Dan expresión a su sentimiento a distancia
segura de los demás. Antes de entregarse al sentimiento, examina si no
arrojará potencialmente cualquier amenaza de dependencia.

El miedo a dejarse ganar por la gratificación del placer, o de que éste
influya sobre su libertad lo inclina al ascetismo. Ante el opacamiento de las
emociones, hay más valoración del intelecto. Se aspira a que razonar y
conocer mentalmente los problemas los resuelva.

Aprecia  que le den importancia, pero abomina que lo apremien o lo
fuercen. Rechaza lo que no concuerda con sus ideas de sí y de la vida en
general, le molesta que pretendan cambiarlo, porque quiere liberarse de lo
que le molesta sin cambiar su personalidad; está tan dispuesto a observar,
como decidido interiormente a permanecer como es.

El movimiento de alejamiento de la gente tiene como componente
positivo buscar serenidad e integridad. Permite pensamientos originales,
elaboración intelectual, etc. Si la persona desapegada es arrojada a un con-
tacto íntimo, le pueden surgir desórdenes funcionales, alcoholismo, depre-
sión, incapacidad de trabajar, estados psicopáticos, etc.

Hay que considerar que la tendencia neurótica del desapego, como
mecanismo  defensivo, da una sensación de seguridad mientras funciona, y
produce angustia cuando deja de funcionar. Mientras pueda mantener la
distancia está segura, pero si alguien entra a su círculo  mágico, su seguri-
dad se ve amenazada. Por ello tiene pánico si no puede mantener una dis-



50

tancia emocional. Entre el amor y la independencia, sin vacilar por un se-
gundo optan por la independencia.

Su pánico es tan grande porque carece de herramientas para afrontar
la vida, y por ello la necesidad de mantenerse alejado y evitar la vida. Ante
una situación difícil no puede conciliar, ni luchar, ni cooperar, ni imponer
condiciones, ni amar ni ser despiadado; es tan indefenso que sólo puede
huir y ocultarse. Su defensa es semejante a una ciudad medieval protegida
por una sola muralla, si se asalta esa muralla, queda desprotegido ante el
enemigo. Tal posición justifica la ansiedad ante la vida en general. El des-
apego la hace inerme a cualquier trato realista con la vida.

Salir del desapego representa el terror a verse sumergido en la masa
amorfa, o a perder su originalidad, o verse expuesto a la coacción y a la
explotación de las personas agresivas, como resultado de su total indefen-
sión. Y aún el temor a volverse loco, lo que puede ser tan vívido que nece-
sita una seguridad completa contra esa posibilidad. Loco significa para él
que abandonar su desapego representaría enfrentar directamente sus con-
flictos,  y que no podría sobrevivir a ellos, quedaría como un árbol hendido
por un rayo. Las personas muy desapegadas tienen una aversión invenci-
ble a los conflictos internos.

En su historia personal, la persona antes de resignarse al desapego,
ha pasado por episodios de docilidad y dependencia, por la agresión y la
rebelión; hasta que se arroja al aislamiento. En contraste con los valores
nítidos de los otros dos tipos, sus valoraciones son altamente contradicto-
rias. La función principal del desapego neurótico es entonces finalmente
mantener inactivos los conflictos de importancia. Es la defensa más radical.
La evasión.

Sexto malfuncionamiento:
la fragmentación de la personalidad en tipos psicológicos

(A partir de Óscar Ichazo y Claudio Naranjo)

La personalidad se va estructurando en un proceso de
fragmentaciones sucesivas: primero en tres orientaciones, luego en tipos
psicológicos, para finalmente desagregarse en múltiples PIs. Acá veremos
el malfuncionamiento de la fijación en tipos psicológicos.

El hecho de que las múltiples personalidades humanas puedan redu-



51

cirse a algunos pocos tipos fundamentales es un hecho interesante que
invita a comprenderlo. El principio es que a una escala, las personas poseen
una gran diversidad, pero contempladas a una escala mayor aparecen cier-
tos rasgos comunes arquetípicos que separan a las personas en grupos
psicológicos. Esto guarda una analogía con lo que en el plano físico son las
razas.

Quizás la tipología más conocida en este momento es el Eneagrama,
que se particulariza por haberse instalado sobre un símbolo de gran anti-
güedad y enorme profundidad, y que además ofrece una serie de propues-
tas sobre la dinámica y estructura de la personalidad. El Eneagrama postula
nueve centros de gravedad psicológicos, en torno a los que se nuclea cada
tipo. Para cada tipo, este sistema describe sus grandes distorsiones o
malfuncionamientos, facilitándonos un muy buen mapa para nuestro
autoestudio.

El Eneagrama es un símbolo antiguo originado en escuelas espiritua-
les, y fue presentado al occidente contemporáneo por G. I. Gurdjieff, y lue-
go  Óscar Ichazo lo presenta como alojamiento de una tipología de per-
sonalidades.

Ichazo introduce el Eneagrama como una herramienta de trabajo que
representa la estructura del ego (en la terminología de este libro: la persona-
lidad). Ichazo definió cinco dominios del Ego, y representó a cada uno en
un Eneagrama diferente, instalando en cada caso  los nueve tipos corres-
pondientes. Los cinco dominios son: Fijación, Pasión, Trampa, Virtud, e
Idea Santa. La Fijación es el aspecto intelectual del Ego. Cada Fijación es
sanada por una Idea Santa y cada Fijación está sostenida por una Trampa.
Por otro lado, a cada Fijación corresponde una Pasión, el aspecto emocio-
nal del ego, y cada Pasión es un movimiento compensatorio por la carencia
de una Virtud.

Veamos los tipos del 1 al 9 en la caracterización de Ichazo:

Fijaciones: resentimiento, adulación, vanidad, melancolía, avaricia,
cobardía, planificación, venganza, indolencia.
Trampas: perfeccionismo, libertad, eficiencia, autenticidad, observa-
ción, seguridad, idealismo, justicia, búsqueda.
Ideas Santas: santa perfección, santa voluntad, santa armonía, san-
to origen, santa omnisciencia, santa fortaleza, santa sabiduría, santa
verdad, santo amor.



52

Pasiones: ira, orgullo, engaño (mentira), envidia, avaricia, miedo, gula,
exceso (lujuria), pereza.
Virtudes: serenidad, humildad, verdad, ecuanimidad, desapego, co-
raje, sobriedad, inocencia, acción.

 Para efectos de comprender los tipos psicológicos del Eneagrama
como malfuncionamientos, tenemos que comprender que están presenta-
dos como fijaciones y como pasiones. Es decir, como nueve arquetipos
condicionados, como nueve grandes fragmentaciones de la personalidad,
cada uno cumpliendo la misma condición de la personalidad de ser una
entidad malfuncionante.

Séptimo malfuncionamiento:
el guion de vida

(Siguiendo una elaboración de Eric Berne)

Un séptimo malfuncionamiento de nuestra personalidad consiste en
que ella se despliega en el tiempo a través de un programa que actúa como
un guion de vida.

Todos estamos familiarizados con los guiones de películas y de obras
de teatro, pero no sabemos ver que nuestra vida se desarrolla de acuerdo a
un guion similar, el que toma forma en nuestros primeros siete años de vida,
y es la fuerza psicológica que nos impulsa hacia un cierto destino. Este
guion se forma bajo la influencia, el ejemplo y la presión paternas, y se
instala en nuestra personalidad.  Este guion es la personalidad en acción, y
aporta una pauta de acciones, pensamientos y emociones para cada situa-
ción, y un destino o finalidad a la vida.

El guion se nutre de mitos, cuentos de hadas, libros, comics, pelícu-
las, seriales de tv, juegos de roles, y toda influencia mediática elaborada
como una historia. Pero también de las historias de vida narradas sobre
alguien de la familia, partiendo por los abuelos o más atrás. Los padres
tienen un peso muy grande en la formación del guion, porque en el contexto
de la primera infancia, al niño sus padres se le aparecen como gigantes,
como hadas u ogros,  porque son tres o cuatro veces más grandes que él y
porque tienen poder incluso sobre su vida y su muerte, causándoles por
ello  dependencia, miedo y arrobamiento.

El  guion de vida decanta cuando el niño descubre alguna historia



53

con un o una protagonista que parece encajar con ella o él. En algún mo-
mento, tratando de descifrar por qué dicen tales cosas de él, por qué le
pasan tales cosas, por qué siente tal cosa o la otra, se encuentra con algún
protagonista que parece vivir lo mismo. Entonces dice: ese soy yo, o esa
soy yo. Al crecer, pasa de los libros infantiles a un mundo más romántico y
de aventuras.  Estas nuevas historias vistas o leídas en la segunda infancia
y en la adolescencia le dan nuevos modelos de personajes y nuevas histo-
rias en las que se pueden reconocer continuidades, o resonancias con el
guion infantil, o generar un guion superpuesto y en convivencia con el
anterior. Pasados los 18 años el joven ya está listo para empezar a represen-
tar el guion definitivo.

Pero todo esto lo olvida después totalmente. Puede pensar a veces
que las cosas que le ocurren se deben a la suerte o mala suerte, al designio
de dios o a la fuerza del destino, sin poder reconocer que está ante un
programa o guion creado durante su infancia. El análisis de guiones busca
recuperar para la persona el descubrimiento de esta trama, y permitirle esca-
par de él si ésta lo lleva al desastre, o posibilitarle renunciar del todo al
guion, y comenzar a vivir una vida no programada.

Fisiológicamente, programación significa facilitación, creación de un
camino de menor resistencia. Funcionalmente, significa que un estímulo
dado evocará con un alto grado de probabilidad una respuesta ya estable-
cida. Fenomenológicamente, la programación paterna significa que una res-
puesta está determinada por las directrices paternas, microsurcos previa-
mente grabados, cuyas voces pueden oírse si uno escucha atentamente lo
que se habla dentro de su propia cabeza.

El niño nace libre, pero pronto aprende lo contrario. Durante los dos
primeros años es programado principalmente por la madre. Allí se ve quién
domina, si la  madre o el niño. La programación paterna determina cuándo se
manifiestan los impulsos y cuándo las restricciones. De la disputa entre la
realización del deseo y de la exigencia de renuncia emerge la paciencia. De
la lucha por el deseo y la prohibición a satisfacerlo emerge la astucia.

De los seis a los diez años, el niño va al colegio y se desplaza por el
vecindario. Sólo tiene por ahora un esbozo de su guión. Empieza a mirar el
mundo con la pregunta: ¿qué puede ocurrirle a las personas como yo?
Tiene una noción del papel que juega, pero no sabe aún cómo llevarlo
adelante. Tiene que encontrar algún argumento en el que encaje el material
de su guion, y algún héroe que le muestre el camino.



54

 El argumento y el héroe se le aparecen en libros, películas, historias
de parientes, profesores, etc. Al encontrarlo dice: esta será mi vida. Por eso
es tan importante conocer su historia o cuento favorito.

El guion entra de a poco, por repetición, por insistencia, por presión,
a partir de cientos y miles de vivencias a lo largo de su vida infantil. Un niño
puede incluso recordar cuándo cedió finalmente y aceptó el desenlace del
guion que descubrió que le correspondía.

Ahora, para comenzar a descubrir estos guiones de vida, podemos
guiarnos por algunas pistas:

-El guion es sólo parcialmente inconsciente. Haciendo las preguntas
adecuadas podemos obtener información sobre él. El primer set de pregun-
tas son: cuál es el tema del guion, quién es el protagonista y cuál es el
desenlace. Otras preguntas para conocer la matriz del guion son:

-¿cuál es el lema o precepto favorito de sus padres? (da la clave del
antiguión)
-¿qué clase de vida llevaban sus padres?
-¿cuál es su prohibición paterna? (los síntomas en general son un
sustituto del acto prohibido y también una protesta contra él, lo que
hace que la liberación de la prohibición puede curar los síntomas).
-¿qué tenía ud. que hacer para hacer sonreír o reír a sus padres? (esto
da el vamos, que es la alternativa a la conducta prohibida).

-Se necesitan ciertas escenas precisas para avanzar consecuente-
mente hacia el desenlace.Las escenas se arman con tiempo. Nadie se queda
sin bencina en forma instantánea, esa escena normalmente empieza unos
días antes cuando el indicador se acerca a cero, pero lo deja para más tarde.

-Las personas llevan sus guiones en la cabeza bajo la forma de voces
paternas que les dicen qué hacer y qué no hacer, y sus aspiraciones en
forma de imágenes infantiles de cómo les gustaría ser, y con este material
montan su espectáculo.

-Existen guiones muy marcados por ciertas etapas de la vida. Por
ejemplo, el del momento del nacimiento, en que la madre le dice al hijo que
ha tenido mala salud desde que nació él. Si hay evidencias de esto, difícil-
mente el hijo se podrá sacarse la culpa.Pero si el padre le dice que el pade-
cimiento es fingido, entonces el guion será ambiguo, contendrá odio, anhe-
lo de venganza, hipocresía o actitudes de abuso o explotación. Este



55

‘matricidio’ de nacimiento suele crear un guion de villano. Otros guiones
adquieren su fuerza durante el período de lactancia, donde se marcan con
fuerza las relaciones y las expectativas del niño sobre lo que merece. Lemas
de lactancia son: ‘Todavía no es la hora’; ‘siempre que estés dispuesto’;
‘siempre que yo está dispuesta’; ‘apresúrate’;  ‘el que muerde deja de chu-
par’; ‘mientras la madre fuma’; ‘perdona, sonó el teléfono’; ‘¿por qué estás
tan inquieto?’; ‘nunca tiene suficiente’; ‘que se tome el tiempo que quiera’;
‘¿verdad que es increíble?’. Estas ‘“declaraciones paternas”  asientan creen-
cias sobre sí mismo y sobre el mundo. Por ejemplo, puede concluir que este
es un mundo bueno y que él lo hará mejor; o bien que este es un mundo
malo pero lo mejorará; o que este es un mundo duro y difícil y no se puede
hacer nada; o bien que este es un mundo podrido y que le da lo mismo lo
que ocurra, etc.

-Cada casa tiene sus leyes de conducta y tipos de reacción.  En una
casa cuando las cosas se ponen mal, se supone que uno se enoje. En la casa
de al lado se sienten heridos,  en la otra culpables, en la otra asustados, y
así. Entonces la semilla que cae y surge como niño en una casa, se forma de
acuerdo a esas leyes y formas de reacción, y tendría otras si hubiera ‘caído’
en la casa de al lado. Las leyes de conducta y las reacciones se aprenden de
los padres, y sin embargo cada persona afirma que su forma de reaccionar o
conducta es natural y espontánea. En una casa, por ejemplo, está escrita la
ley de lucirse, y ello se vuelve un programa cuando ve una vez tras otra el
placer de la madre cuando lo hace y su desencanto cuando no lo hace. O
bien la ley puede ser: no me haga esperar; no me conteste; no me levante la
voz. O por el contrario: deja que se tome su tiempo; ya lo va a hacer solo; él
siempre cumple, siempre anda ordenado, siempre se porta bien, se puede
contar con él para cualquier cosa, etc, etc.

-Hay un momento en que la persona decide cuál va a ser su emoción
o actitud predominante. Ha experimentado con el enojo, sentirse herido,
culpable, asustado, incapaz, taimado, virtuoso o triunfante; descubre que
algunos son reprobados, de otros consigue indiferencia, y hay uno que es
el más efectivo. Ese se convierte en su ‘truco’, el que puede persistir por el
resto de su vida. Un truco entonces es una emoción entre todas las posi-
bles que utiliza habitualmente una persona en ‘los juegos que juega’. Las
personas que ocupan el truco del enojo se enojan si se les dice que su enojo
es un truco, y las personas que ocupan sentirse ofendidas se sienten ofen-
didas si se les dice que ese es el truco que ocupan.

-La construcción de los guiones se conecta con las ilusiones infan-



56

tiles, las que tienen que ver con recompensas por ser buenos y castigos por
ser malos. Existen personas con guiones de ‘nunca abandones’, y la ilusión
es que si aguantan lo suficiente recibirán la recompensa. Hay ilusiones
universales, como ser inmortal, omnipotente e irresistible; que luego son
reemplazadas por ilusiones condicionales: si me porto bien tendré dulces.
No hay padre que no haya dicho a su hijo de alguna forma: si haces lo que
yo te digo, todo irá bien. Para el niño eso significa ‘si hago lo que me dicen
seré protegido por seres mágicos y todos mis mejores sueños se volverán
realidad. Y si las cosas no van bien no es porque la magia haya desapareci-
do, sino porque yo no he sabido cumplir con lo que había que hacer’.
Cuando el conde Tolstoi entra en combate, grita ultrajado: ¿por qué dispa-
ran contra mí, si a mí todo el mundo me quiere? La madre le ha dicho que es
tan maravilloso que todo el mundo lo quiere, y el golpe psicológico más
devastador para un ser humano es vivir una experiencia que muestra que su
querida madre lo engañó. Hay ilusiones dramáticas, como la del niño que
cree que puede evitar que su padre muera si él es bueno. Si finalmente el
padre muere, concluye que fue porque no fue lo suficientemente bueno, o
definitivamente porque él es malo. La gente actúa a veces haciendo contra-
tos privados con Dios: si no tengo sexo, Dios me enviará un milagro; o si me
sacrifico por mis hijos, o si me arrastro en la procesión. Y así, pueden ir
cambiando las ilusiones, pero pocos parecen poder llegar a vivir sin ellas.
Una de las ilusiones más difíciles de abandonar es la de la autonomía o
autodeterminación humana.

-La adolescencia es el momento del ensayo antes de que el espectá-
culo se presente al público. En esta etapa en que los padres no estructuran
el tiempo del hijo completamente,  se abre el espacio de exploración. Aquí se
sustituyen los héroes mágicos o míticos por figuras más viables de emular.
Se aprende más sobre los villanos reales, y contra qué o a favor de qué tiene
que luchar. El espacio para generar un antiguión surge de que los niños se
dan cuenta muy pronto de que sus padres tienen varias caras en su carác-
ter, una en el cuarto delantero y otra en la pieza de atrás, y frente a esto
toman posición en la adolescencia. Pueden considerarlo como un ejemplo
de la hipocresía en el mundo. El cuarto delantero representa el antiguión,
donde dominan los preceptos paternos, mientras que el cuarto trasero re-
presenta el guion, donde está la verdadera acción. Por ello en la adolescen-
cia la persona se atormenta entre su guion y su antiguión. Trata de seguir
los preceptos de sus padres, luego se rebela contra ellos, y acaba siguiendo
la programación de guión hecha por ellos. Hacia el final de su adolescencia,
cuando se gradúa de la universidad, ha tomado una decisión. O sienta
cabeza y sigue los preceptos, o se suelta y se desliza cabeza abajo hacia el



57

desenlace de su guión. Es probable que siga este rumbo escogido hasta los
cuarenta. Acá vuelve el dilema, y puede pasar del guión al antiguión o
viceversa.

-La madurez se pone a prueba cuando la persona comienza a situarse
en ambientes externos, tras salir de los ambientes supervisados y protegi-
dos.  Antes de esto, es posible sobrevivir a los fracasos, en general se tiene
una siguiente oportunidad. Son ensayos más que representaciones en re-
gla. Durante la madurez la naturaleza dramática del guión aparece en todo
su esplendor. Cada persona representa uno de tres papeles principales:
salvador, perseguidor o víctima, con el otro actor principal en uno de los
otros papeles. Todas las luchas en la vida son luchas para cambiar de lugar
en el triángulo.

-Los guiones de vida pueden tener definido su momento final. Mu-
chas personas pueden responder a la pregunta: ¿cuánto tiempo va ud. a
vivir? La vitalidad en la vejez también puede estar escrita en el guion.  Y la
muerte es finalmente un acontecimiento, una puesta en escena.  ¿Quién
estará junto a ti en tu lecho de muerte?, ¿cuáles serán tus últimas palabras?,
¿cuáles serán las últimas palabras de ellos?, ¿cuál será el lema de la lápida?,
¿cuál será tu testamento? Estas repuestas muestran nuestros objetivos vi-
tales. Prever este momento puede ser una importante herramienta terapéu-
tica: ¿así que esto era todo?, ¿para esto fue que viví?, ¿para demostrarles
que no tenían razón?, ¿para darles en el gusto a fin de que se quedaran
contentos?

-Los guiones pueden contener una maldición o maleficio. Algunos
ejemplos son: vas a terminar como tu abuelo, enfermo, alcohólico; eres
igual al inútil de tu padre; eres un genio y vas a triplicar el patrimonio de la
familia, eres un justiciero como tu abuelo, y vas a liderar un movimiento de
cambio social, etc. Una madre les decía a sus hijos que todos acabarían en
el psiquiátrico: y efectivamente todos lo hicieron, sólo que unos como pa-
cientes y otros como psiquiatras. Un tipo particular de maleficio es el del
‘diablillo’. Por bien hechos que la persona tenga sus planes, en cualquier
momento aparece y lo desbarata todo. Por mucho que avance la persona
subiendo la piedra por la montaña, aparecerá para distraerlo y la piedra
volverá a rodar hasta abajo. El diablillo hace su primera aparición cuando el
niño de un año tira la comida al suelo con un alegre brillo en los ojos,
esperando a ver qué harán los padres.  Si ellos se ríen, seguirá haciendo
travesuras; si le pegan se agazapará, y después revolverá la vida desde las
tinieblas, metiendo su rabo en todas las buenas obras.



58

 -Otro componente a descubrir en el guion es el hechizo. Consiste en
una orden negativa que le impide quitarse de encima la maldición. Ejemplos
son: deja de quejarte, no reclames por todo, nunca aceptas lo que te dicen,
etc. El hechizo es la parte más importante del mecanismo del guion, y su
intensidad varía, desde: Pórtate bien y quédate tranquilo; no seas demasia-
do ambicioso; a otros como: no se lo digas a tu padre, mantén la boca
cerrada; hasta: si lo haces te haré tragar los dientes. Los hechizos pueden
poner en una situación difícil al niño, pues pueden y suelen ser distintos los
que provienen de cada uno de los padres. La mamá le dice: no te hagas el
listo, y el padre le dice: a ver qué pillería sabes hacer.

-Luego podemos descubrir en el guion la existencia de las provoca-
ciones, originalmente un mensaje paterno que estimula la conducta que
llevará al maleficio: tómate el último trago; no vas a dejar que se salga con la
suya, no te vas a echar para atrás ahora, etc. Suele escucharse detrás un ja,
ja, ja. Para el niño, es como el canto de una madre-sirena que como a Ulises
lo arrastra hacia las rocas de su perdición: qué torpe es, siempre anda bo-
tando todo, ja, ja, ja; hasta cuándo va a seguir haciendo tonteras; no los
dejes salirse con la suya. O bien: tú puedes, todo saldrá bien, tú harás la
diferencia. Si un niño está en su cabeza acosado por órdenes contradicto-
rias, no encontrará una salida de conducta al mundo exterior. Los padres
transmiten prescripciones como: trabaja mucho, sé una buena chica, ahorra
tu dinero, sé siempre puntual. Ahora bien, estas prescripciones, como por
ejemplo, ahorra todo, se puede topar con una contradicción que dice: juégalo
todo. Vivimos llenos de estas contradicciones.

-También es posible que existan en el guion antídotos a la maldición:
un rompe-maleficio o rompe-hechizos.  Existen algunos como el de la bella
durmiente, pero otros son sádicos: las cosas mejorarán después de tu muer-
te. El rompe maleficio puede estar definido para cuando tengas tres hijos,
para después de los cuarenta años, o para cuando tu madre se muera.

-Los guiones también contienen permisos. Los preceptos negativos
o prohibiciones, por el contrario, son obligaciones. Ser atractiva o tener
éxito no son cuestiones de anatomía sino de permiso paterno.  La anatomía
hace a una chica bonita, pero es la sonrisa del padre la que la hace resplan-
decer.  Los niños hacen cosas, son bellos, o tienen logros o se portan bien,
para sus padres. O son estúpidos, débiles y fracasados, también para ellos.
Generalmente aprenden del padre del mismo sexo y lo hacen para el padre
del otro sexo.Un paciente dijo una vez: no necesito que me digan que no
tome trago, necesito que alguien me dé permiso para no hacerlo, porque



59

alguien en mi cabeza me dice que no puedo dejar de tomar. Un permiso da la
posibilidad de ser flexible en vez de responder a los patrones fijos. Esto no
es lo mismo que la educación permisiva, que son una serie de reglas que
obligan a la permisividad.

-Otro componente que surge en el guion es el ‘descifrador’, a partir
de que los seres humanos no somos criaturas coherentes y transparentes,
en  la manifestación paterna se pueden encontrar cuatro aspectos:

* lo que el padre dice que quiere decir
* lo que un espectador ingenuo cree que quiere decir
* el sentido literal de lo dicho
* lo que el padre quería decir ‘en realidad’

El ‘descifrador’ se propone descubrir lo que los padres quieren decir
en realidad, para mantener su protección o al menos su supervivencia. Por
lo demás, él quiere a sus padres, y por ello quiere agradarles, y para hacerlo
debe descubrir qué quieren en realidad. De ahí que para cada directriz, por
muy indirectamente manifestada que sea, trata de extraer la esencia impera-
tiva.

Dada la incoherencia humana, la comunicación paterna está llena de
directrices ocultas y peor aún, contradictorias. Por ejemplo, una hábil mesera
suscitaba admiración por su destreza con las bandejas y copas. Cuando
van sus padres al restorán, su madre le dice ‘ten cuidado, mi amor’, y la
mesera por primera vez pierde el equilibrio y rompe las copas.  En esa comu-
nicación de la madre, ‘ten cuidado’ significa ‘falla para que yo pueda decirte
¿vez que tengo razón en decirte que tengas cuidado?’. O un padre borracho
le dice a su hijo que es muy chico para tomar, puede significar: crece rápido
y ponte a beber, para que tu mamá sepa que saliste a mí y no a ella. O al niño
a quien su padre le dice: eres un estúpido, el niño concluyó que para com-
placerlo debía comportarse como estúpido, porque su padre no quería ‘lis-
tos’ en la casa.

-En conexión con el descifrador que descubre lo que en verdad quie-
ren los padres, y se dispone a cumplirlo, surge otro personaje del guion que
ocupa la misma información, pero para ‘salirse con la suya’. Es el ‘pequeño
abogado’. Así se vuelve un experto en descubrir lo que quiere, tolera, exci-
ta, exaspera, hace sentir culpable, impotente, asustado, herido,  etc., a sus
padres y otros adultos significativos, y también descubre los ‘resquicios
legales’ que le permitan, sin infringir la ‘legalidad de las leyes paternas’ la
obtención de sus deseos desarrollando argumentaciones –tipo ‘abogado



60

del diablo’– que le permiten mantener la convicción de que sigue condu-
ciéndose como un niño obediente y bueno. Los padres creen por su parte
haber dictado una ley que cubría su propósito, sin tomar en cuenta la astu-
cia del abogado de cualquier niño.

El guion operante se constituye a partir de los modelajes y de las
exigencias paternas, en tanto el guion declarado lo hace a partir de los
consejos, declaraciones verbales, sermones y opiniones dichas por sus
padres.  Por ejemplo, una madre puede decirle al hijo del policía que no siga
una actividad tan arriesgada, pero el niño la ve escuchar con deleite el relato
que hace el padre de su última aventura. La reacción conductual de la madre
modela el guion operante, y el juicio de la madre sobre la profesión crea el
guion declarado. El intento de satisfacer un guion operante con condena y
un guion declarado bienintencionado genera contradicciones, y situacio-
nes asombrosas, como la de la chica a quien en el guión decía: cáete muerta,
y el guión declarado tenía el precepto de ponerse siempre calcetines para
no resfriarse. Cuando se tiró del puente, llevaba puestos los calcetines.

El objeto del análisis de guiones es liberar a la gente para que pue-
dan abrir el acceso a su esencia, abriéndose paso a través de la Babel de sus
cabezas, hasta que el Niño dice: esto es lo que yo quiero hacer, y quisiera
hacerlo a mi modo.



61

CAPÍTULO II

LA TEORÍA DE LOS PERSONAJES
INTERIORES Y LA SANACIÓN

La sanación psicológica  la podemos definir como un proceso de
autotransformación, lo que significa llevarnos más allá de nuestra forma.
Ello porque la propuesta transpersonal es que hoy existe un espacio ya
sano en nosotros, que es nuestra esencia, y que está bajo o más allá de
nuestra forma. Así, sanar no es primeramente corregir nuestra personalidad,
sino habitar otro lugar de nosotros mismos: cambiarnos de barrio en nues-
tra ciudad interior.

Ahora bien, funcionamos en el mundo primeramente desde ella nues-
tra personalidad. Por ello requerimos también sanarla a ella, en el sentido
que ella se integre y armonice, que sus manifestaciones no sean dañinas
para nosotros y para los otros.

Pero ocurre que no podemos sanar nuestra personalidad desde ella
misma. Necesitamos aprender a habitar nuestra esencia, y desde sanar nues-
tra personalidad Este ir a nuestra esencia al principio es ir a nuestra capaci-
dad de pensar de manera propia y libre, no desde el pensamiento rígido y
condicionado que caracteriza a nuestra personalidad. Está al alcance de
todos dar  este primer paso de ocupar nuestro pensamiento libre, que es
más inteligente y sano que nuestro pensamiento condicionado.

Habitar mi esencia es un entrenamiento, para el cual existen varios
métodos. Pero lo central es que habitar mi esencia es al mismo tiempo des-
habitar mi personalidad. Si voy más allá de mi personalidad es que en ese
momento no estoy identificado con ella, ella queda a alguna distancia de mí,
y por ello, puedo ‘verla’. Ello me permite conocerla. La sanación comienza
cuando con el consentimiento de mi personalidad desde mi esencia. La auto-
transformación ocurre a través del auto-estudio y del auto-conocimiento.

El autoestudio comienza con el estudio teórico de la estructura y los
malfuncionamientos de mi personalidad, pues ello posibilita el posterior
estudio práctico. El estudio teórico es un inicio de la auto-transformación,
pues mi mente ya comienza con ello a transformar su manera de pensar.



62

 Luego viene el auto-estudio y el auto-conocimiento práctico de mi
personalidad. Este es un segundo paso en mi auto-transformación, pues me
transformo de un ser que no se conoce en un ser que se conoce, y este
autoconocimiento produce movimientos en mi estructura de personalidad,
la flexibiliza y vivifica en algún grado.

Pero mi posibilidad de autotransformación va más allá, pues me es
dada la posibilidad de ir liberándome de mis hábitos y condicionamientos,
es decir, de la forma estructurada que es mi personalidad. Esto significa que
la compulsión de actuar desde mi hábito se va atenuando, su fuerza sobre
mí se va debilitando, lo que implica que voy adquiriendo un cierto poder
sobre los hábitos instalados en mí.

La auto-transformación es entonces la práctica a través de la cual
una persona se toma a sí misma y se conduce desde habitar su personalidad
a habitar su ser más esencial o psiquismo no-condicionado para desde allí
ir integrando su propia personalidad respecto de sí misma, y a ésta con su
ser esencial, siendo estos dos movimientos las dos caras de una misma
moneda.

El ser esencial o Yo reconoce y se sorprende de los malfunciona-
mientos de su personalidad, y se duele de sus síntomas. Ese Yo es la fuente
de motivación y el agente activo del proceso. Él es quien reemergerá y se
fortalecerá a través del proceso.

Irá conociendo el funcionamiento de su personalidad, y podrá reco-
nocer que hasta ahora ella ha tenido un funcionamiento autónomo y domi-
nante, pero al conocerla y comunicarse con ella descubre que puede llevar-
la a una nueva armonía interior, vinculada a una jerarquía sentida como
superior, sana, vivificada, integrada y armonizada.

En un sentido genérico, la auto-transformación es el camino para irse
liberando de los distintos malfuncionamientos, a través de ‘soltar’ la perso-
nalidad, separarse de ella y verla como una piel o una coraza, yen el proceso
ella se va resquebrajando, haciéndose porosa, permitiendo que reaparezca
la tierra viva que hay bajo ella.

En lo principal, el proceso de auto-estudio y de auto-transformación
es un trabajo práctico, que desde la Teoría de los Personajes Interiores tiene
un significado y un procedimiento muy preciso, cual es el estudio y trans-
formación de nuestros Personajes Interiores (PIs). Esto porque ellos son



63

las ‘unidades funcionales’ o ‘sujetos psicológicos interiores’ que se requie-
re conocer y transformar.

A continuación expondremos la teoría de los PIs y su metodología
para la sanación o autotransformación, y cerraremos con un breve alcance
a cómo ella es aplicable para la transformación de los malfuncionamientos
específicos.

La Teoría de los Personajes Interiores

La TPI es un modelo descriptivo de la estructura y funcionamiento
del psiquismo y un método de autotransformación que se inscribe en la
corriente transpersonal. Su nombre surge de proponer que nuestra perso-
nalidad está constituida por ‘unidades funcionales’, a las que llama Perso-
najes Interiores (PIs). Ellos tienen su propia ‘individualidad’, sus propias
reglas de funcionamiento, su propia ‘racionalidad’ y su propia fuerza, autó-
noma de mi mente ‘racional’.

Estos PIs son los ‘actores sobre el escenario de mi personalidad’.
Ellos son nuestra paleta de colores, la materia prima de nuestra riqueza
interior, los depositarios de todas las conductas con las que funcionamos
en el mundo y nos relacionamos con los otros; también son los deposita-
rios de todas nuestras dificultades, síntomas, y sufrimiento emocional; y
finalmente son los agentes defensivos que nos cuidan de sufrimientos in-
soportables.

Los PIs son los actores programados del sistema programado que es
mi personalidad. Ellos son quienes actúan mi condicionamiento, en ellos
está radicado mi condicionamiento. Ellos son la ‘fuerza operante’ de mi
psiquismo condicionado, ellos son los que portan las ideas y las con-
ductas formateadas, los que deciden y hacen las cosas por sí mismos.
Por todas estas características ellos se pueden constituir en nuestro
‘objeto de estudio’.

A su vez, constatamos que ellos son ‘asequibles’, que su psiquismo
unidimensional es un psiquismo real, que ellos pueden convertirse para
nosotros en sujeto de comunicación. Podemos ‘subjetivizarlos’. Y no sólo
eso, ellos tienen la capacidad de aprendizaje, pueden ser reeducados, pue-
den vivir una transformación.



64

Tenemos entonces que nuestra personalidad contiene a –o es un
agregado de- estas ‘unidades funcionales’ que pueden ser a su vez
(como partícula y onda) nuestro objeto de estudio y nuestro sujeto de
comunicación.

A todos nos es posible constatar que nuestros PIs son una realidad,
y una ‘normalidad’. Ellos son el material real de nuestra personalidad. El
impaciente, el tímido, la generosa, la envidiosa, el esforzado, el trabajólico,
el perezoso, la seductora, el manipulador, la gentil, el sacrificado, el matón,
la simpática, la responsable, el sacador de vuelta, la madre abnegada, el
amigo paleteado, el esposo fiel, el libertino, la amiga entretenida, el ayudador,
la paño de lágrimas, el matón del grupo, la exitosa, etc., etc., todos estos son
mis PIs.

Cada uno de ellos tiene su propia visión de mundo, su juicio y con-
vicción sobre la gente y sobre cómo debe conducirse. Esa es su vida y a ella
se aferra. En tanto ‘unidad funcional’ de nuestra personalidad, sus convic-
ciones definen el sentido de su vida.

Así, el PI criticón tiene por misión en su vida criticar, y no puede sino
hacer eso, y si se le impide hacerlo es como si se le estuviera quitando la
vida. Por eso se aferra a su ‘ser unidimensional’ y a su ‘vida unidimensional’
cuyo sentido y fin es criticar.

Ninguno es ontológicamente malo ni prescindible. Algunos causan
daño o me causan daño. Algunos potencian mi vida, otros la complican, e
incluso otros la  boicotean. Pero una comprensión esencial es que mis PIs
no son Yo. Ellos están en mi psiquismo condicionado, yo los tengo, en
cierto sentido constituyen mi ‘identidad’, pues a través de ellos permanez-
co en los mismos hábitos y soy en el tiempo ‘idéntico a mí mismo’. Pero
ellos no definen mi ser. Mi ser soy Yo.

Desde mi Yo puedo aprender a relacionarme con ellos, sanarlos,
reeducarlos e integrarlos; y a través de ello nos transformamos y nos armo-
nizamos nosotros. Por ejemplo, podremos lograr que el trabajólico volunta-
riamente trabaje un poco menos para que Yo pueda disponer de tiempo libre
y energía para otros aspectos de mi vida; o que el tímido se atreva un poco
más a exponer sus puntos de vista, para Yo ser más asertivo, etc. La garantía
es que estos cambios nadie los impone, y cada quien  los emprende sólo si
los define como deseables.



65

El principio general es que tendremos menos conflicto interior, me-
nos auto-rechazo, más integración, más armonía y más creatividad en tanto
más y mejor conozcamos a nuestros PIs, y más relaciones creemos con ellos
y entre ellos.

Una de las cosas valiosas que descubrimos es que cuando nos re-
chazamos, cuando rechazamos a un PI, en realidad quien lo rechaza no soy
Yo sino  otro PI. No es mi psiquismo libre el que rechaza, es mi psiquismo
condicionado el que contiene el auto-rechazo.

En su aspecto práctico el método consiste en conocer a nuestros PIs
y tratarlos como a un ser de carne y hueso, porque ellos son mente, cuerpo
y corazón: definen la vida de una cierta manera, sienten de una cierta mane-
ra y actúan de una cierta manera; y a la vez pueden escuchar, aprender,
comprender, reeducarse y cambiar.

Al realizar este proceso, que es conducido desde mi psiquismo esen-
cial o Yo, voy descubriendo que todos los malfuncionamientos de mi perso-
nalidad están encarnados en mis PIs, y que en mi relación con ellos los
puedo -se pueden- ir sanando.

Por ello este modelo y método terapéutico lo formulamos como ‘La
sanación de nuestros personajes interiores’.

Cómo soy: la puerta de entrada al autoconocimiento

Al emprender un camino de autoestudio podemos llegar a reconocer
que actualmente no nos conocemos. Conozco un autorretrato de mí o
autoimagen idealizada, que contiene algunos rasgos seleccionados y
superlativizados, pero no mi personalidad completa. Es importante enton-
ces partir –como línea de base- por registrar mi autorretrato. Me iré sorpren-
diendo después al ir ampliando este autorretrato, incorporando los compo-
nentes olvidados o reprimidos de mi personalidad.

Para hacer este autorretrato, la pregunta: ¿cómo soy? es la puerta de
entrada. Ella me aporta un conjunto de PIs: simpático, esforzado, tolerante,
ayudador, entretenido, etc., con los que nos identificamos. Ellos son en
general el conjunto de rasgos aprobados y valorados por nosotros, y en
ocasiones, rasgos que no nos gustan pero que tenemos asumidos como
propios.



66

Hay otra serie de rasgos que aunque no incorporo espontáneamen-
te, al serme recordados cuando los nombran otros, los reconozco como
existentes en mí, tan sólo que no están al centro de la imagen que quiero
proyectar, y se me olvidan. Este nuevo listado ya es un autorretrato ampliado.

Pero puedo ampliarlo más, porque luego están los rasgos que decla-
ro  tener ‘a veces’, o ‘tarde, mal y nunca’. ¿Por qué la baja frecuencia con
que aparecen me hace considerar que no los tengo? No porque el Halley
pase cada sesenta años no existe. Para que un rasgo aparezca tiene que
existir. Entonces, podré decir que los tengo en un grado bajo o de aparición
con poca frecuencia, pero son parte de mi autorretrato. Esto da una nueva
ampliación.

Después están los rasgos que sé que no me gustan de mí. Sé que los
tengo, pero estoy todo el tiempo tratando de eliminarlos. Los tengo exiliados
de mi autorretrato. Este grupo de rasgos, aunque no me sea grato, requiero
incorporarlos. Es llamativo que respecto de los rasgos que me gustan digo
‘yo soy’ y de los que no me gustan ‘yo tengo’.

Más allá están algunos rasgos que no me gustan de mí, y que están
en la categoría de ‘inconfesables’. Hago todo lo posible por reprimirlos y
por olvidar que los tengo. Se requiere ya un importante grado de desarrollo
personal para tolerar decirme que tengo esos rasgos.

Finalmente puedo aceptar la idea de que existen rasgos en mí que ni
siquiera sospecho que pueda tenerlos o que declaro enfáticamente que no
los poseo, pero que la teoría dice que podrían existir en una zona a la que
llamo inconsciente, aquella a la que no llega la luz de mi atención o mi
conciencia.

La caracterización de los PIs

Hemos partido dando nombre a nuestros PIs. Ahora puedo empezar
a caracterizarlos como quien caracteriza a un personaje teatral. Al hacerlo,
mi rasgo se corporiza, se vuelve personaje. Por ejemplo, si digo que soy
atarantado, diré que tengo un PI que es “El atarantado”. Para caracterizarlo
me puedo ayudar de dibujos, fotos o cualquier material que me ayude a
darle vida. Y tras representarlo, puedo describir sus características, re-
conocer cuándo aparece, qué lo activa, cómo se comporta, etc. Y así con
todos mis PIs.



67

Si el conocimiento de mí mismo es el conocimiento de mis PIs, enton-
ces, un cabal conocimiento de mí consistirá en conocer el total de mis PIs.
Para ello puedo –haciendo una analogía con los álbumes de foto de la
familia- crear el álbum de mis PIs. Como nuestros PIs aparecen y desapare-
cen, se nos olvida su existencia; a aquel que nos costó tanto descubrir se
oculta de nuevo en nuestro inconsciente. Por ello es muy enriquecedor
crear este álbum de nuestros PIs, como un registro gráfico. Al ampliar el
conocimiento de nuestros PIs, iremos adquiriendo una visión más completa
de nosotros mismos, que nos transformará nuestra idea de cómo somos.

La autotransformación no pasa por eliminar PIs

Tomemos como ejemplo que tenemos un PI trabajólico. Su vida se
orienta por el mandato de trabajar y su psiquismo condicionado
unidimensional no incorpora la conducta de descansar. El PI trabajólico no
sabe ver ni responde por mi ser; él sólo puede ver y atender a su función.
Dada su convicción dogmática de que la vida es trabajar, él rechazará y
buscará eliminar al PI perezoso que probablemente también tenemos, pues
no lo deja trabajar. En este ejemplo, la persona está identificada, es decir, da
el valor, al PI trabajólico. Pero su PI perezoso no está ‘ni ahí’ con eso, pues
para él la vida es descansar. Él quisiera eliminar al trabajólico, pero en esta
personalidad el poder está del lado del trabajólico, entonces lo único que le
queda es ‘sacar la vuelta’ cuantas veces pueda. Desde estos dos PIs, así es
la realidad, y por ello viven en conflicto. Desde mi Yo, la realidad es otra.
Nuestro Yo, que es más profundo, inteligente y flexible, accede a la realidad
de la complementariedad funcional de estos PIs. El Yo sabe que trabajar y
descansar son dos funciones complementarias que Yo puedo armonizar, de
acuerdo a los contextos de la realidad.

Por ello el Yo no necesita eliminar a ningún PI. Al tener autoridad
legítima sobre ellos  puede comunicarse y generar que por aceptación el
trabajólico salga del escenario cuando el Ser necesita descansar, y lo llama
de nuevo cuando el Ser necesite trabajar. No lo elimina, porque sabe que
cumple una función necesaria. Y por otro lado, el PI descansador también
saldrá de escena cuando el Ser necesite trabajar, y el Yo lo traerá cuando
necesite descansar.

Así, los propios PIs querrán aceptar su ‘relocalización’ en la nueva
estructura de nuestro psiquismo, bajo la nueva jerarquía psicológica natu-
ral o legítima en la que el lugar central pasa a tenerlo el Yo.



68

 Entonces, nos acercamos a nuestros PIs primeramente como objeto
de estudio,  sabemos que los podemos corporizar y caracterizar de un modo
análogo a como caracterizamos al personaje de una obra de teatro. Les
damos nombre, descubrimos sus rasgos, los dibujamos, los vestimos. Les
damos visibilidad, materialidad, corporalidad, realidad. Ahora existen para
nosotros como pequeños seres, en cierto sentido, separados y en cierto
sentido, vinculados a nosotros, a su vez dependientes e independientes.

La comunicación con nuestros PIs

Tras conocerlos, ahora podemos-a través de imaginería y de otros
métodos auxiliares, como la dramatización- comunicarnos con ellos, tal como
lo haríamos con un nuevo amigo en el barrio, en el colegio o el trabajo. Así
de real es el hecho de convertirlos en sujetos.

Al hacerlo, podremos preguntarles cómo es su vida, cuáles son sus
motivaciones y sus convicciones, las razones por las que se comportan
como lo hacen, y lo que quieren lograr. Y constataremos que ellos pueden
responder, si logramos efectivamente instalarnos en ellos y hablar desde
ellos, lo que requiere un entrenamiento. A través de imaginería, y permitién-
doles expresar lo que les surja –de una manera análoga a la idea de la
asociación libre– los escucharemos decir –para gran sorpresa nuestra– sus
propias verdades, visiones, demandas, reclamos, deseos, etc. Recibiremos
así noticias sobre nosotros mismos que nunca imaginamos tener.

Pero hay aún algo más que podemos hacer, y es comunicar a nues-
tros PIs entre sí. Frente a cualquier tema en que tengamos un problema, una
incertidumbre, un deseo que no realizamos o algo que hacemos a pesar de
saber que nos hace mal, puedo abrir mi Escenario Interior y convocar a re-
unión a todos los PIs relacionados a ese tema, y llevarlos a dialogar entre ellos.

Con este procedimiento puedo resolver conflictos interiores y favo-
recer el logro de metas, lo que sólo ocurrirá si realizo el proceso desde mi Yo,
dándoles confianza a los PIs al proceder de modo imparcial, como un justo
mediador.  Así permitiré que se comprendan, y que puedan  integrarse al Ser
único que somos.

Como un aprendizaje adicional, podremos darnos cuenta que mu-
chos de nuestros PIs que creíamos tener encerrados bajo siete llaves igual
se estaban comunicando hacia fuera. Sólo que no nos dábamos cuenta de



69

ello. Tenían que hacerlo a espaldas nuestras, pues nosotros no tolerába-
mos verlos, y efectivamente no los veíamos. Creíamos entonces que al
comunicarnos con terceras personas lo hacíamos desde una sola voz, pero
aunque efectivamente tenemos un vocero al que le damos el rol oficial, en
realidad emergen de nosotros más voces que la voz oficial, con mensajes
muchas veces contrarios a los de la voz oficial. Por ello resulta comprensi-
ble que las otras personas hayan reaccionado o reaccionen ante nosotros
de maneras incomprensibles para nosotros desde el supuesto errado de
que lo único comunicado por nosotros emanó de nuestra vocería oficial.

La sanación desde la Teoría de los Personajes Interiores

La sanación consiste en dar vida a nuestra personalidad, a través de
dar vida a nuestros PIs –resucitar a los muertos. El método consiste en
conocer y reeducar sus malfuncionamientos específicos y aportarles una
comprensión y una vinculación con lo real. Esto permite y produce la inte-
gración y armonización de nuestra personalidad, deshaciendo el autorechazo
y el autocultamiento.

Así como para conocer cualquier tema requiero estudiarlo, para co-
nocer a mis PIs requiero estudiarlos. Esto lo puedo hacer por medio de la
auto-observación  y por medio de mi memoria de mi mismo. Con ello puedo
ir descubriendo qué los mueve, ante qué reaccionan, qué piensan y qué
sienten, generando  con ello un completo retrato y caracterización del con-
junto de mi personalidad.

Como muchos de ellos se nos esconden o no los queremos ver,
requiero paralelamente ir adquiriendo confianza y fortaleza interior para
atreverme a mirar a los ojos a todos mis PIs.

La autotransformación comienza cuando acepto que mi personali-
dad -mi forma de ser- no es mi Ser, y tomo distancia de ella para convertirla
en mi objeto de estudio. Para realizar esto, visualizar mis rasgos como PIs
permite “corporizar” mi mundo interior y ponerlo frente a mí.

Descubrimos que ellos son efectivamente pequeños seres, pues cada
uno de ellos tiene ‘cabeza, cuerpo y corazón’. Sólo que son seres
‘unidimensionales’, es decir, su vida psicológica tiene una sola dimensión,
los mueve un solo concepto o idea, una emoción y una conducta. Esto los
convierte en las ‘unidades funcionales’ de nuestra personalidad.



70

 Al estudiarlos podemos reconocer algo fundamental, cual es que
ellos tienen una autonomía funcional, y desde ella toman por turnos pose-
sión de nuestra personalidad sin que nosotros tengamos dominio sobre
esta danza de alternancias; y al hacerlo, nosotros somos en ese momento
ellos y nuestro psiquismo es en ese momento unidimensional. De hecho
nuestra personalidad es una rotación de manifestaciones unidimensionales.

Ahora bien, estos PIs junto con ser condicionados son
descondicionables. Ellos están rigidizados pero podemos vivificarlos tal
como el muñeco de madera de Gepeto se convierte en Pinocho. Es muy
impresionante que ellos puedan ser subjetivizados, es decir, pueden abrirse a
información nueva, reconsiderar sus convicciones, e ir desrigidizando su forma
de pensar, a lo que puede seguir la desrigidización de las conductas y de las
emociones. Este proceso lo hago comunicándome directamente con ellos. Al
hacerlo, puedo conocer su vida subjetiva, sus propósitos y sus razones.

Desde el paradigma racional hemos aspirado a resolver nuestros
conflictos a través del intento de eliminar o reprimir a los PIs que rechaza-
mos en nosotros.  Pero podemos constatar que este camino no ha sido
eficaz, y nuestra personalidad vive en conflicto interior. El camino que de-
bemos seguir es otro, y parte por reconocer como propios –como no-
rechazables– a todos los PIs. Aunque esto sea emocionalmente ingrato,  es
un paso ineludible hacia la integración y armonización de la personalidad.
Es obvio que no podemos integrar  y armonizar lo que no consideramos
como una parte nuestra. En vez de eliminar, entonces, iniciamos un proceso
de asumirlos dentro del territorio de nuestra personalidad, para luego en-
tender a cada uno de nuestros PIs al servicio de una cierta finalidad, y con
conexiones entre ellos que no conocemos ni comprendemos.

Para poder hacerlo, necesito disponerme en primer lugar a tolerarme.
Esto requiere de fortaleza interior, porque nos exige “tragarnos” todo lo que
somos en el presente. Sólo después de ser capaz de tolerar los rasgos que
rechazo en mí, puedo pasar a comunicarme con ellos, a darles voz como
sujetos, a escuchar lo que tienen que decir. Sin ello lo único que quiero es
que no existan, que no estén en mí.

Esta acción de comunicación y comprensión  de mis PIs va produ-
ciendo vinculaciones entre ellos, y comenzamos a vivenciarnos como seres
integrados. Es importante enfatizar que este es un proceso que se realiza en
el espacio de la educación, y requiere los tiempos de los procesos de apren-
dizaje. Cambiar el enfoque de cómo he intentado resolver mis problemas, y



71

disponerme a reconocer como propio lo que siempre he rechazado y queri-
do eliminar, no es rápido ni fácil.

Lo que propone la TPI es vincular mi personalidad con mi esencia o
psiquismo vivo, para a través de ello ir vivificando mi personalidad. En un
psiquismo vivo todas las partes se articulan en un todo, los opuestos son
complementarios, todo elemento cumple una función necesaria dentro de
un todo orgánico, los componentes no están separados ni en antagonismo
entre sí, el organismo como un todo no está en antagonismo con el ambien-
te u organismos mayores al interior de los cuales habita.

El proceso de autoconocimiento y autoestudio se realiza desde nues-
tro Yo. Al hacerlo comienza a surgir una jerarquía interior natural, pues los
PIs sabrán que están ante el Señor de la Casa. Los PIs reconocerán que el
Yo tiene un saber y una mirada superior a la de ellos, y le irán concediendo
el lugar de la legítima autoridad. El Yo está al servicio de nuestro Ser en su
totalidad, en tanto un PI  está sólo al servicio de sí mismo.

La auto-transformación conducida desde el Yo supone una  impar-
cialidad amorosa respecto del conjunto de mis PIs. De hecho, si nos descu-
brimos tomando una posición, a favor o en contra de cualquier PI -por
ejemplo, si estamos a favor de ser simpáticos y en contra de ser cargantes-
podemos concluir que estamos ubicados en nuestra Personalidad –en otro
PI- y no en nuestro Yo.

La justicia interior, método de integración
y armonización de nuestros PIs

Al reconocer que muchos de mis PIs viven en conflicto entre ellos,
puedo darme cuenta de la importancia de mediar entre los protagonistas de
estos conflictos interiores, e intentar así resolver dichos conflictos e inte-
grar mi personalidad. Para ello la TPI propone un método que ocupa la
analogía de instalarme en mi Yo para desde allí actuar como Juez, condu-
ciendo entre mis PIs un proceso desde la perspectiva de la mediación para
la conciliación.

Lo maravilloso es que mi Yo tiene la capacidad de pensar y ver de
manera mucho más amplia, integrada y sistémica, y es imparcial respecto de
los PIs, porque ve la condición parcial de sus planteamientos en tanto
partes complementarias de un todo mayor. Esto lo capacita para conducir



72

un juicio imparcial entre ellos, actuando como un mediador que les permita
comprender su participación como partes en ese todo mayor.

Nuestros PIs en general se sienten no comprendidos y tratados in-
justamente, y ello genera una herida en nuestro mundo emocional, que es el
lugar sensible de nuestra interioridad. Para sanar nuestras emociones debe-
mos revisar nuestros juicios hechos, que son en verdad condenas previas
sin juicio, y pasar a realizar ahora un juicio imparcial. La justicia interior sana
la emoción herida.

Uno de los componentes fundamentales en el origen de nuestras
emociones negativas son los juicios que recibimos de nuestros padres y
otros adultos significativos, que son predominantemente negativos o
descalificatorios, tales como: incapaz, egoísta, desordenado, inútil, aburri-
do, tonto, molestoso, insensible,  inadecuado, insoportable, etc., etc; aun-
que también los hay de ensalzamiento, tales como: maravilloso, único, es-
pecial, increíble, encantadora, graciosa, etc., etc.

Nos ocuparemos acá de los juicios negativos, pues son los que
causan mayor daño, aunque los juicios de ensalzamiento –por ser exagera-
ciones- también generan distorsión y sufrimiento. De hecho, los juicios de
ensalzamiento, cuando nos parece que no estamos a la altura, se convierten
en autojuicios negativos.

Para comprender el impacto que pueden tener los juicios negativos,
preguntémonos cómo puede sentirse un niño dependiente del afecto y
valoración paterna para desarrollar su autoconfianza y autoafirmación, si
recibe esos juicios descalificatorios. Lo sabemos. El niño se siente en shock.
No puede comprenderlo. No puede comprender que sus manifestaciones
naturales, o sus manifestaciones provenientes del aprendizaje que ha he-
cho de sus propios padres, o sus conductas para las cuales no ha tenido
aún un aprendizaje, o simples accidentes, generen en sus progenitores una
furia agresiva y una avalancha descalificatoria, condenatoria, de reproches
y castigos. Junto con no comprenderlo, se siente dolido -y menos confesa-
ble- resentido. Por fortuna al ser humano en su infancia le fue provisto el
recurso -que ocupa de manera inconsciente- de  la construcción de un
sistema de defensa psicológico cual es la personalidad.

Tenemos además que esta agresión y descalificación paterna se da
en un contexto en el que el niño no tiene ningún poder, no tiene ninguna
posibilidad de sobrevivir fuera de la protección paterna, y por otro lado, no



73

tiene ninguna fuente de apoyo interior que le permita resistirse a creer que
lo que sus padres le dicen no sea cierto, y que no sean en verdad merecedores
de esas descalificaciones.

Tal vez asome en el niño en algún momento la reflexión de: “¿cómo
voy a ser tan malo, si no me siento malo?”, “pero si mi mamá y/o papá hacen
estas mismas cosas que me critican”, o ¿y cómo me dijeron el otro día que
yo era fantástico y ahora me dicen que soy un desastre? Sin embargo estos
atisbos, que son a la vez vislumbres de la incoherencia paterna, sucumben
ante su fragilidad y dependencia frente a  sus padres.

Y de esta manera, en distintos grados, todos los niños terminan
tragándose una rebajada idea de sí mismos y de su valer, y la hacen propia,
la convierten en un auto-juicio –recordando que también están las imáge-
nes ensalzadas de sí mismos que no estamos considerando aquí, y que en
cierto sentido lo ‘levantan’ al punto de constituir una autoimagen idealiza-
da con la cual nos defendemos de la autoimagen despreciada.

A partir de esos juicios incorporados, va corporizándose en el niño
una tremenda ira, porque a nivel de su intuición natural o sentido común
considera que las imputaciones son injustas o parciales. Esta ira se volcará
después hacia todos los que le lancen esos mismos juicios negativos. To-
das las emociones negativas hacia los demás tienen este sustento; y en ello
está una de las principales causas de las malas relaciones humanas.

Pero hay  otro sentimiento que se levanta en el niño frente al trato
paterno injusto, que es la autocompasión: pobrecito de mí que me tratan de
manera tan injusta. Así se construye el rol de víctima. Y una característica
de la víctima es considerar que el mundo o los demás están en deuda
con ella, con lo que se convierten en personas sobre-exigentes, sobre-
demandantes. O bien pueden decidir cobrarse justicia por su propia
mano, porque sienten que tienen derecho, que se les debe, y se convier-
ten así en agresores.

 Si enfocamos este tema desde la vivencia de los padres, tenemos
que cuando ellos emiten estos juicios sobre sus hijos, en general lo hacen
desde la convicción de que están formulando una verdad; pero ¿se han
planteado alguna vez la validez de esta convicción? Esto no pareciera  ocurrir.

El único sustento para sus juicios parece ser la convicción de que el
niño debería responder a sus exigencias y expectativas, y que de no hacerlo



74

merece la descalificación agresiva. Pero, ¿es verdad que el hijo debería?, ¿es
justa mi exigencia, es justo que yo ponga mis expectativas en él para que él
me las satisfaga? ¿Distingo entre exigencias legítimas e ilegítimas?

Luego parece subyacer a la conducta de los padres otra convicción:
que el niño está en condiciones de cumplir esas exigencias. ¿Es verdad que
está en condiciones de hacerlo, que tiene las herramientas para hacerlo?
Esto nunca nos lo preguntamos.

Si los padres reconocieran que hay injusticia en el trato que en gene-
ral dan a sus hijos, podrían intentar, en vez de sentenciarlos,  pasar a expre-
sarles lo que les ocurre a ellos cuando los niños no hacen lo que hacen: me
frustras, me enrabias, me retraso en mi trabajo, no me puedo salir a divertir,
etc. Este cambio ya es un gran paso, pues  dejaríamos con ello de menosca-
bar a nuestros hijos, y situaríamos la lente en la observación de nuestros
deseos y necesidades.

Debo aquí enfatizar que este enfoque no es un llamado a permitir
cualquier cosa a los niños, pues ellos se han llenado de conductas
disfuncionales –tomadas de sus progenitores y figuras significativas-  que
se necesitan contener desde el ejercicio de una autoridad legítima. Pero ello
requiere hacerse desde una contención y no desde una descalificación y
castigo, porque sus manifestaciones surgen de la formación que han recibi-
do y de su reacción a ella.

Ahora bien, la posibilidad de responder si nuestras demandas y
exigencias a nuestros hijos son justas, y si lo son nuestros juicios hacia
ellos, requiere de un trabajo de auto-conocimiento de los padres –de los
adultos en general-, de un camino de desarrollo personal; porque el trato
que damos a nuestros hijos es el que antes recibimos nosotros como niños,
y que está condicionado en nosotros, por lo que para cambiar el modo como
los tratamos necesitamos reeducarnos interiormente, transformarnos nosotros.

Hemos descrito nuestra personalidad como habitada por PIs. Ahora
agregaremos que ellos están agrupados, y una de las agrupaciones más
evidentes es la los PIs padre/madre en uno, es decir, nuestros padres graba-
dos en nuestra personalidad, y los PIs niño(a) en uno, esto es, nuestra forma de
ser como niños actuando frente a nuestros padres mientras nos criaban.

Esto significa que en nuestro mundo interior tenemos a  los dos
actores que vivieron todas las relaciones hermosas a la vez que todos los



75

conflictos durante nuestra infancia. La relación que tuvimos con nuestros
padres durante nuestra infancia quedó grabada en nuestra personalidad, y
es una relación silenciada o reprimida que se sigue viviendo hoy en nuestro
mundo interior tal cual la vivimos exteriormente entonces.

Por ello hoy podemos mediar a través de un juicio imparcial, y resol-
ver lo que no se resolvió en nuestra infancia entre ellos y nosotros, porque
hoy ellos y nosotros son partes de mi personalidad.

Al llevar adelante un juicio justo entre nuestros PIs padre y nuestros
PIs niño/hijo, con ayuda de mi Yo, que ocupa la función de Juez Imparcial,
podremos reconciliar  nuestra personalidad y con ello reeducar al padre/
madre en nosotros, y al hijo(a) en nosotros, sanando así una larga cadena
intergeneracional de injusticias.

Como consideración general, la legitimidad de los juicios que se
emiten depende de su alcance, su contexto, sus fundamentos y sus objeti-
vos. Lo primero que una defensa tiene derecho a establecer es el alcance y
extensión de  la acusación.

Por ejemplo, si tenemos incorporado en nosotros la calificación de
torpes, a lo primero que se debe abocar la defensa es a establecer cosas
como las siguientes: ¿qué comportamientos?, ¿en qué circunstancias?, ¿qué
aspecto de mi ser: motricidad, emoción o intelecto?, ¿en referencia a qué
parámetros?, etc. Ninguna de estas especificaciones está por lo general
contenida en los juicios que nos hemos tragado sobre nosotros mismos.
Sólo recibimos la condena de nuestros padres cuando nos sentenciaban
sin derecho a defensa, respecto a hechos que por lo general nosotros los
interpretamos de otra manera.

De allí la necesidad de realizar hoy un juicio interior imparcial, para
revisar la sentencia previa que recibimos, sin haber sido nunca llevados a
un juicio justo. Así podremos conocer el verdadero alcance, gravedad y
consecuencias de las faltas, si es que efectivamente las hubiera, porque el
PI niño podría perfectamente resultar absuelto, y el PI padre transformado a
través de una nueva comprensión.

Con esto, toda presunta falta deja de representar una sentencia
expresada en términos absolutos. Ello limpia el sentimiento de menosca-
bo para pasar sólo a definir un PI nuestro que realiza determinadas ac-
ciones y produce determinadas consecuencias acotadas, descalificables



76

o no, y que pueden, mediante un esfuerzo específico, si corresponde,
transformarlas.

El niño en nosotros, la emocionalidad del niño en nosotros, está
llena de pozos de miedo, angustia, rabia y otras emociones, como conse-
cuencia de los múltiples juicios negativos, de las acusaciones, de las con-
denas previas. Aunque nuestro cuerpo e intelecto creció, las emociones
quedaron aisladas y atascadas sin ser nunca contextualizadas. Ellas produ-
cen hoy en nosotros el mismo efecto que nos produjeron cuando éramos
niños indefensos ante el mundo y dependientes de nuestros padres.

Al juzgarlas imparcialmente, explicitarlas, darles contexto y
dimensionarlas, descongelamos esas emociones de su condición infantil, y
las llevamos,  a través de su contextualización, a una emocionalidad adulta.

Pero para que este proceso tenga eficacia, es fundamental involucrar
al PI concreto, en el cual están encarnadas las emociones; porque todos
nos hemos dicho cosas como: yo sé que no soy tan impuntual, yo sé que no
hago todo mal, yo sé que no es verdad que no me preocupo por los demás;
pero eso no tiene impacto sobre la convicción congelada en el PI.

Lo que impide que nuestra reflexión tenga un efecto en nuestro pen-
samiento y emociones, es que no nos sabemos comunicar directamente con
ese aspecto niño en nosotros que se constituyó como PI y que sigue reac-
cionando a esos juicios como lo hicimos cuando niños.

Nuestra mente “racional” sabe, pero nuestros PIs, en quienes está
encarnada toda la vida psicológica de nuestra personalidad, no se enteran
de nada a menos que los convoquemos directa y explícitamente.

El Juez Imparcial tiene la capacidad de ver las razones e intereses de
los PIs desde una perspectiva más amplia, con una mentalidad más holística,
en definitiva, con imparcialidad; ello permite que los PIs escuchen, se abran
a ver, a reconocer y validar la “parte de verdad” que tienen las convicciones y
motivaciones del otro PI, y los límites de  la validez y la verdad de las propias.

La metodología de un juicio interior imparcial

La realización de un juicio interior se inicia con un ejercicio de pre-
sencia/meditación para lograr en el grado más alto a nuestro alcance habitar



77

el espacio de nuestro Yo e intentar mantener esta presencia. Tras ello con-
vocamos a los PIs litigantes, para que el Yo pregunte y contra-pregunte,
descubra las motivaciones y razones de cada uno, incentive el diálogo
entre ellos y emita finalmente sus juicios, que en este caso no son senten-
cias sino propuestas de aprendizaje, cambio e integración.

Los pasos metodológicos son:

-Presentación del conflicto que se desea trabajar.
La persona presenta  en forma sintética el tema-problema, o tema-
deseo. Normalmente surge algo como: estoy angustiado por tal cosa;
rechazo tal aspecto mío; deseo tal cosa y no puedo lograrla, no
tolero a determinada persona, etc. Cuando la persona presenta su
problema como ocurriendo entre ella y alguna persona externa, se
hace necesario primero descubrir el PI propio que se coloca en la otra
persona. Sólo existe conflicto exterior como eco de un conflicto inte-
rior, y lo que se trabaja con esta metodología es el conflicto interior.
-Citación a los litigantes.
Sube al estrado el Juez Imparcial y convoca a los litigantes. Llama-
mos a través de imaginería o a través de un dibujo, no necesariamen-
te figurativo, al  aspecto acusado –al que el acusador ha definido
como causándole el problema, al que desea controlar o eliminar. Lue-
go traemos a la Corte al acusador, al PI que se declara afectado por el
problema, y que querría cambiar, reprimir o eliminar a aquel que en su
visión es culpable. Con estos dos personajes se inicia el juicio, pi-
diéndoles el Juez Imparcial que planteen sus posiciones, sus acusa-
ciones y sus defensas.
-Citación a testigos o a otros actores involucrados.
Una vez agotada esta primera exploración, el Juez Imparcial  convoca
a  otros PIs involucrados en el conflicto que se está ventilando. Cada
personaje que surge se dibuja, o se trabaja con imaginería de modo
análogo a lo descrito en el punto anterior.
-El dictamen del Juez Imparcial.
El Juez Imparcial aporta su visión de las cosas, expresa lo que ha
visto y comprendido del conflicto, y entrega las sugerencias que
tiene para un nuevo entendimiento entre las partes. Cierre.

La experiencia termina cuando se consideran abiertos y explorados
todos los alegatos, citados todos los testigos, y dando su discurso de
cierre el juez imparcial. Tras ello, la persona expresa y comparte lo que
experimentó y lo que comprendió sobre sí misma.



78

 Esta metodología puede ser aplicada gradualmente sobre todo el
territorio de nuestra personalidad, es decir, sobre los múltiples temas-pro-
blema o temas-deseo; y nos permite ir conociendo todos los aspectos que
están involucrados en nuestros conflictos interiores, ir comprendiendo la
validez relativa y parcial de las distintas miradas, ir adquiriendo una mirada
más abarcante y sistémica e ir por tanto generando una integración y armo-
nización de nuestra personalidad y de nuestro Ser.

El método es práctico y gradual, y requiere del interés y de la perse-
verancia; pero cada paso, cada exploración parcial, va aportando una nue-
va visión, va aireando nuestra vida interior, va mostrando que existe la
posibilidad de generar realidades nuevas, y va por tanto aportando con-
fianza en nuestra posibilidad de auto-transformación, a la vez que generan-
do autoytansformación.

La TPI aplicada a los distintos malfuncionamientos

La TPI se puede constituir en un método genérico para los procesos
de sanación de los malfuncionamientos, por cuanto todo malfuncionamiento
está encarnado en un PI.

Esto es equivalente a decir que si queremos realizar mejoramientos
sobre el planeta Tierra, tenemos que hacerlo a través de los seres humanos,
que son quienes lo habitan y en quienes radican los malfuncionamientos
que hacen que el planeta funcione como lo hace. De esta analogía podemos
también ver el nivel de dificultad de la tarea.

Para aplicar la TPI a los distintos malfuncionamientos, debemos re-
cordar que el punto de partida es la validación y no el rechazo de ningún PI
ni de sus convicciones. Lo que se busca es que el PI describa cómo se ve a
sí mismo y cómo ve las cosas desde su punto de vista. Es esta forma
‘socrática’ de preguntar sin rechazar o descalificar la que permite que el PI
esté dispuesto a examinar sus convicciones, con lo que se va haciendo
gradualmente más real.

Veremos a continuación breves especificaciones para la aplicación
de la TPI a los distintos malfuncionamientos, que no desarrollo más a fondo
pues sólo se trata de especificaciones al enfoque y metodología ya presen-
tados.



79

 Para su condición de estructura dividida y en conflicto interior

Esta condición estructural de la personalidad está encarnada por los
PIs. Ellos son los que están divididos y en conflicto interior. En un sentido
general, lo que se hace es reconocer y vincular a los PIs, y realizar los juicios
interiores allí donde hay conflicto. Esto va generando una comprensión
recíproca, les permite verse como partes complementarias de un ser supe-
rior a ellos que los contiene, lo que va atenuando los conflictos interiores y
generando la integración.

Para los errores cognitivos

Los errores cognitivos están instalados en los PIs correspondien-
tes. Por ejemplo, el error cognitivo de enjuiciar está en el PI enjuiciador,
quien dice cosas como: tú no cumpliste, tú me fallaste, tú no saber hacer las
cosas, tú siempre llegas atrasado, tú eres un egoísta, etc.

La forma práctica de reeducación para la autotransformación de este
PI es hacerle preguntas que lo enfrentan a que piense más allá de las ideas
fijas que tiene. Por ejemplo: ¿cómo te formaste ese juicio?, ¿en qué te basas-
te?, ¿escuchaste lo que tu acusado tenía para decir?, ¿en base a qué descar-
taste su defensa?, etc.

Todas estas preguntas van mostrando a ese PI –y por tanto a la
persona– que detrás de esos juicios no hay un real pensamiento, no hay
una experiencia propia, no hay una real consideración de todos los hechos
involucrados. Así podrá reconocer la ausencia de solidez y de realidad del
juicio, y la comprensión de que está actuando y obedeciendo ciegamente a
grabaciones instaladas, que operan automáticamente.

Este proceso no sólo va aportando comprensión, sino también vida,
profundidad, solidez y sentido a ese PI. Con esto, el PI guiado por el Yo
empieza a pensar por sí mismo, en el presente, dejando de lado las ideas
condicionadas. Así el pensamiento se hace más vivo y se torna propio por
primera vez.

Este procedimiento es válido y eficaz respecto de todo el listado de
los errores cognitivos de que son depositarios los distintos PIs.



80

 Para la autoimagen idealizada

Si tengo un rasgo idealizado, es un PI quien es portador de ese
rasgo, aunque por cierto éste no lo considera idealizado. Si pienso, por
ejemplo, que soy ‘increíble’, es porque tengo un PI que es ‘el increíble’ y
piensa para sí que ‘es’ increíble.

Al examinar con él su convicción, podremos reconocer lo vago y las
distintas cosas que pueden significar esto de ser increíble. Entonces pode-
mos preguntarle al PI increíble: ¿qué cosas haces?, ¿qué cosas eres capaz
de hacer?, ¿en qué sentido ellas son increíbles?, ¿cómo descubriste que
eran increíbles?, etc., etc. Esto va conectando al PI idealizado con la reali-
dad, en el grado en que pueda soportarlo, y así para cualquier rasgo.

Para los mecanismos específicos

Las distorsiones respecto de un funcionamiento sano del psiquismo
según vimos, son varias. Recordemos aquí rápidamente el listado: conduc-
tas automatizadas, corporalidad contracturada, charla automática, emocio-
nes negativas, funcionamiento reactivo, hábitos, identificación, imagina-
ción, influenciabilidad, pensar automático, proyección y reacción automática.

Aquí se requiere más de la mediación del guía o terapeuta, para
encontrar a los PIs que encarnan estas funciones distorsionadas. Pero en
términos generales, si hay una corporalidad contracturada, es porque hay
diversos PIs cuyos psiquismos contracturan al cuerpo. Al reconocer y dia-
logar con los PIs, podemos pedirles que se den cuenta si sus convicciones
o temores, o sus conflictos, están generándoles una contractura muscular,
y luego podemos preguntarles qué temen, por qué entran en conflicto,
contra quien luchan. En el mismo proceso en que el PI reconoce
cognitivamente sus hechos, irá soltando la emocionalidad que lo atrapa y
se descontracturará su cuerpo.

 O por ejemplo en la charla automática, si logramos contactar y con-
versar con el PI que tiene una determinada temática que discurre de manera
automática, podemos preguntarle: ¿y cuál es tu motivación para decir eso?,
¿qué propósito tienes?, ¿quieres convencer a alguien de algo, o discul-
parte de algo o criticar a alguien?, si dejaras de hablar, ¿qué piensas que
ocurriría?, etc., etc. Esto permite un cable a tierra respecto de su charla
automática.



81

Y así, todas las funciones distorsionadas se podrán examinar y hacer
más reales, más esenciales, a través de comunicarnos con este sujeto uni-
versal que es el PI depositario de esa distorsión.

Para las tres orientaciones

Las tres orientaciones se basan en la convicción de que uno de los
movimientos: hacia, contra o de alejamiento de la gente, es el modo correcto
y/o es mi mejor defensa frente a las personas. Correlativamente, los otros
movimientos son malos o riesgosos. Estas convicciones están en los PIs.
Podemos validar con y ante ellos que estas estrategias fueron valiosas y
sirvieron en su infancia, pero que hoy no se ajustan a la realidad. Entonces
los invitamos a revisar las condiciones de realidad actual y a realizar  -en el
grado en que les sea posible- experiencias de aventurarse en la actuación
de las otras orientaciones, para abrirse a la posibilidad de liberarse de ellas.

Para la fijación en los Eneatipos

Los Eneatipos son una suerte de constelaciones de PIs relacionados
unos a otros. Por ello, cada fijación y cada pasión se pueden revisar desde
el nivel de los rasgos que la componen. Así, cada rasgo de la constelación
responderá –en tanto PI- a una relación directa, y permitirá salirse gradual-
mente de sus fijaciones y pasiones.

Para el guión de vida

Si tenemos un guión tenemos necesariamente a los actores de ese
guión, que son, una vez más, los PIs. Aquí es muy directa la posibilidad de
conversación con cada PI para que pueda ver su condición de actor de un
libreto prefijado. Y al hacerlo, también irá estableciendo la comprensión del
carácter programado del guión y lo irá llenando poco a poco de vida real.



82



83

Mis influencias y mis gratitudes

Me costó darme cuenta lo afortunado que fui de vivir mi juventud
–de mis 14 a mis 19– entre los años 1967 y 1972, debido a que en esos años
convivieron –en una relación tensa– tres grandes paradigmas.

El primero, el catolicismo –entremezclado con un conservadurismo
económico–, instalado en el país –y en Occidente– como paradigma domi-
nante. En él yo fui formado, y mi visión de mundo y convicciones se basa-
ron en sus elementos socialmente instalados y difundidos, encarnados en
mis padres, mis familiares y mi colegio. Sin embargo desde mi adolescencia
surgieron mis cuestionamientos a las incoherencias que descubría en él.

El año 71, en que ingreso a la universidad, comienzo a acceder a la
interpretación del mundo marxista. Ella se había instalado –aquí y en el
mundo– como fuerza de oposición, fuerza crítica o contracultural, frente al
conservadurismo religioso y económico. Por tanto requirió argumentar y
convencer, para ir construyendo su fuerza.

Me atrajo esta interpretación del funcionamiento del mundo tan ela-
borada intelectualmente, desde mi lectura de sus teóricos. Pero no me con-
venció como algo que diera cuenta de la verdad. A mi mente joven que ya se
había entrenado frente al catolicismo para detectar incoherencias y
sinsentidos, no  le pareció real esa maquinaria explicativa de las fuerzas que
movían al ser humano y la historia.

Poquito antes, el año 69, conocí lo que aparecía como un movimiento
existencial, pero que también representaba otro paradigma, y tenía a impor-
tantes teóricos. Eran los jipis, a quienes pude ver ‘en terreno’ cuando se
fueron en masa a bañar desnudos a las piletas al costado de la explanada de
pasto frente al Washington Monument, en el mismo momento en que Nixon
presidía la celebración oficial del 4 de Julio sobre esa misma explanada.
Luego a fines de ese año me asomé por Piedra Roja, el Woodstock chileno.

Si el catolicismo y el marxismo eran disciplinados y severos, el jipismo
era deleitoso y lúdico, relajado y pacifista. Esta tercera fuerza, cuyo espíritu
no era de confrontación sino de conciliación, de fraternidad, es la que me
fue más afín.  Pero tampoco me hice jipi. No comulgaba con lo que veía
como un abandono, una renuncia, un alejamiento displicente, una falta de



84

fuerza de realización, una ausencia de motivación intelectual. Me parecía
que si el mundo era dejado a los jipis, éste no se sostendría, no lograría
funcionar y salir adelante en su aspecto práctico.

Retrospectivamente, lo que considero afortunado para mí de haber-
me encontrado con estos tres paradigmas –porque esto lo elaboro mucho
después– es que estas tres fuerzas representan el total de alternativas po-
sibles para dar cuenta una realidad: la afirmación de una realidad, la nega-
ción de ella, y la pacificación o conciliación de las fuerzas que chocan en
ella. Los tres paradigmas eran las tres parcialidades posibles a un determi-
nado nivel. Y al no adherir o identificarme con ninguna de ellas, y al visualizar
sus límites, la solución para mí sólo podía provenir, si es que existía, de un
nivel superior. Esto es lo que entiendo, a posteriori, que me abrió a la dimen-
sión espiritual de la vida.

Pero eso llegó muchos después. En el momento de mi juventud en
que viví esa lucha de paradigmas en mi propia mente y vida, quedé encerra-
do en un torbellino, perdí referentes de sentido, y entré en una crisis
existencial. Esto me llevó a ‘salirme del sistema’, lo que se tradujo para mí en
no hacer lo que se suponía que tenía que hacer, no ir tras la vida que se
suponía que debía transitar. Salirme de ingeniería, no buscar construir una
‘buena familia católica’, no vivir en una ‘casita del barrio alto’. Pero fue
peor, quedé bastante desestructurado, bastante huérfano, bastante a la
deriva, bastante abatido.

Otro hecho afortunado surgió para mí entonces, pues no sé debido
a qué, una fuerza de búsqueda se instaló en mí en paralelo con la crisis. Mis
días combinaban el no interesarme por nada, o vivir desde una cierta extra-
vagancia, con una intensa búsqueda de sentido. Esto último se expresó en
dirigirme al único lugar que se me apareció como posible fuente para aclarar
mi confusión y crisis: las carreras humanistas en las universidades. A través
de preguntar a los estudiantes qué profesores tenían propuestas
existenciales que les parecían interesantes, yo tomaba y aprobaba sus cur-
sos como oyente, y me empapaba de sus visiones. De esa búsqueda co-
mienzo a renacer.

Aquí quiero expresar mi tremenda gratitud a quienes me aportaron
miradas más abiertas en ese tiempo de mi confusión, con propuestas desde
la filosofía, la antropología, la literatura, la estética y el arte.Y especialmente
a lo que se convirtió en la base desde la cual sustentar mi sentido de la vida:
la psicología. Con  Alex Kalawski conozco la gestalt, y con Rolando Toro la



85

psicodanza, hoy biodanza. Me ayudarán a profundizar después, desde el
aprendizaje y la terapia, en distintos grados, Tito Calaz,  Francisco Huneeus,
Alfonso Luco, Mirentxu Bustos, Lucila Geralnik, Rafael Jiménez, Alfredo
Molina y Carmen Andrea Hales.

Junto a ellos están aquellos de quienes recibo desde sus
formulaciones teóricas. Aunque he leído bastante, acá reconozco las fuen-
tes con las que más conecto y las que incorporo directamente en mi forma-
ción y en este texto.

De Norberto Levy, gestaltista argentino, con quien asistí a un taller
breve en Buenos Aires, tomo de su libro ‘El camino de la autoasistencia
psicológica’ la idea de los errores cognitivos, que expuse con variaciones y
profundizaciones propias y de manera resumida en el capítulo de los
malfuncionamientos

A Claudio Naranjo es a quien quizás más he  leído y tiendo a suscribir
y a encontrar de alta calidad sus desarrollos. Con él asistí a un taller breve,
lo he entrevistado y hemos conversado en algunas ocasiones, pero no es
alguien con quien me haya formado. Sus ideas impregnan mi mirada sobre la
psicología transpersonal y sobre el eneagrama.

Luego está la neosicoanalista Karen Horney, de quien estudié su
libro ‘Nuestros conflictos interiores: una teoría constructiva de la neuro-
sis’. De mi comprensión de ella son los subtítulos de las tres orientaciones
del psiquismo y de la autoimagen idealizada.

Otra referencia importante para mí es el libro ‘¿Qué dice usted des-
pués de decir hola’ de Eric Berne. Su Análisis Transaccional lo encontré un
modelo muy claro y sencillo a la vez que profundo. Su pluma es muy liviana,
ingeniosa y lúdica. Entregué en este texto un resumen de mi comprensión
de su análisis de guiones.

Si el 72 descubrí el mundo de la psicología, el año 80 tuve acceso
a la escuela espiritual de la que he hecho desde entonces mi casa. Por
las coincidencias significativas, Manuel Godoy, con quien hice  una
terapia breve, estaba conectado en ese momento a la escuela de Cuarto
Camino de Gurdjieff y él me genera el puente. Allí dirigían el trabajo
Adela Dib, Alia Dib y Ricardo Guillón. Quien condujo siempre mi grupo
de trabajo fue la señora Adela. Mi más profunda comprensión de mi vida
y de la vida proviene de este trabajo. Muchas personas, más antiguas



86

que yo y mis compañeros actuales, han fortalecido mis posibilidades. A
todas ellas mi gratitud.

Del sistema de Gurdjieff tomo la idea central de mi modelo; pues si
bien su enseñanza es espiritual, explica a la base la existencia de un psiquismo
humano condicionado, que considero en su formulación la mejor compren-
sión del funcionamiento –del malfuncionamiento– de nuestra personali-
dad, como asimismo de nuestra posibilidad de acceder a una vida psicoló-
gica más sana.

De su descripción del malfuncionamiento de nuestra personalidad
debido a estar dividida en una multiplicidad y sucesión de yoes, tomé la
nominación basal de mi modelo que es la de los Personajes Interiores. Lue-
go recojo muy sintéticamente su descripción de una serie de malfunciona-
mientos que él describe como aquejando a nuestra personalidad, y que
expuse en uno de los subtítulos sobre nuestros malfuncionamientos.

Así, de todas estas fuentes, y especialmente de Gurdjieff, desarrollo
mi comprensión sobre la condición humana y sus posibilidades de sanación.

Cada uno de los autores de los que tomo algún subtítulo tiene siste-
mas completos. Yo sólo he mostrado aquí una parte resumida de sus siste-
mas, tras armarse en mí la idea de que todos ellos concurrían como distintas
formulaciones o distintos ángulos que contribuyen a ilustrar el conjunto de
aspectos malfuncionantes de nuestra personalidad.

Así, con todos estos materiales diseñé este mapa o forma personal
de comprensión del psiquismo humano en su nivel condicionado y del
proceso de sanación, que es lo que he presentado bajo el concepto de la
Sanación de nuestros Personajes  Interiores.

Muchos años atrás, siendo parte de un grupo que valoré mucho y
con el cual intentamos instalar hacia fines de la dictadura una Universidad
para la Paz en Chile, sin que pudiéramos llegar a puerto, yo tenía unos 33
años, y me tocó exponer ante el grupo una propuesta que yo había elabora-
do de un trabajo de autoconocimiento para el logro de la paz. Iba a asistir
esa vez como invitada Lola Hofmann.

Yo temía que ella encontrara deficiente mi exposición. Cuando con-
cluí, ella dijo “Pero eso ya se conoce”. En ese momento respiré aliviado. Y
cito aquí esta anécdota pues expresa mi convicción: todo esto que he pre-



87

sentado en este libro ‘ya se conoce’. En su comprensión más profunda, es
un conocimiento que conservan las tradiciones espirituales a lo largo de los
tiempos y lo enseñan en los tiempos de transición –como el que hoy esta-
mos viviendo; son conocimientos que en un cierto grado de profundidad
menor ‘redescubrió la psicología desde cero’ cuando el occidente racional
perdió la conexión con la realidad interior más profunda del ser humano; y
hoy, cualquiera de nosotros puede acceder a este conocimiento en la medi-
da de su esfuerzo y trabajo personal.

Exponer entonces en este libro ‘esto que se conoce’, es sólo un acto
de dar forma personal al grado en que he podido acceder a este conocimien-
to. Es mi base experiencial y mi aprendizaje personal de algo que está dispo-
nible, desde múltiples fuentes, en diversas formas, y en muy diversos gra-
dos de profundidad.

 Confío en que mi forma de comprender nuestro mundo interior, que
aquí he expuesto, pueda ser el lenguaje y el puente a través del cual algunos
encontraron algún grado de comprensión nueva y un estímulo a sus bús-
quedas personales.


