LA SANACION DE NUESTROS
PERSONAJES INTERIORES
UN MODELO Y UN METODO PARA LA COMPRENSION, INTEGRACION

Y ARMONIZACION DE NUESTRA PERSONALIDAD,
DESDE LA PSICOLOGIA TRANSPERSONAL Y LAS TRADICIONES ESPIRITUALES






LA SANACION DE NUESTROS
PERSONAVJES INTERIORES

UN MODELO Y UN METODO PARA LA
COMPRENSION, INTEGRACION Y ARMO-
NIZACION DE NUESTRA PERSONALIDAD,
DESDE LA PSICOLOGIA TRANSPERSONAL

Y LAS TRADICIONES ESPIRITUALES

bt R
Eduardo
Yentzen Peric



Registro de Propiedad Intelectual N°175.203

Primera Edicion: 8 de Diciembre 2015.

Las imagenes de portada corresponden a un juego en elaboracion de Eduardo
Yentzen, dibujos de Ignacio Reyes.

Disefio y diagramacidn: Ignacio Reyes Cifuentes.

Permitida su reproduccién total o parcial.



indice

Introduccion
La condicion humanay nuestra posibilidad de auto-transformacion

El modelo del psiquismo desde el paradigma racional

La posibilidad de cuestionar el paradigma racional

La psicologia como “caballo de Troya’ del paradigma racional
Génesis de la personalidad desde el enfoque transpersonal
La posibilidad de volvernos libres de nuestra personalidad
El despertar de la autotransformacion

El camino de la autotransformacion

La fuerza para transformarnos y el apoyo externo

Capitulo|
Los malfuncionamientos de nuestra personalidad

La personalidad como sistema malfuncionante

Primer malfuncionamiento. Su estructura dividida

y en conflicto interior

Segundo malfuncionamiento. Los errores cognitivos instalados
en la personalidad

Tercer malfuncionamiento. La Autoimagen ldealizada

Cuarto malfuncionamiento. Una serie de mecanismos especificos
Quinto malfuncionamiento. Fijacion en una de las tres
orientaciones del psiquismo

Sexto malfuncionamiento. La fragmentacion de la personalidad
en tipos psicoldgicos

Séptimo malfuncionamiento: el guion de vida

Capituloll
La Teoria de los Personajes Interiores (TPI) y la Sanacion

La Teoria de los Personajes Interiores
Como soy: la puerta de entrada al autoconocimiento
La caracterizacion de los Pls

REERGRKSG

27

37

41

8&

SRB



La autotransformacion no pasa por eliminar Pls

La comunicacion con nuestros Pls

La sanacion desde la TPI

La justicia interior, método de integracion y armonizacion
de nuestros Pls

La metodologia de un juicio interior imparcial

La TPl aplicada a los distintos malfuncionamientos

Mis influencias y mis gratitudes

BB

71
76
78



INTRODUCCION

° o7

La condicién humana
y nuestra posibilidad de autotransfomacion

Guiamos nuestras vidas a partir de modelos o paradigmas, que son
formas de interpretar y representarnos la realidad, el mundo, la vida perso-
nal y social, y nuestro propio mundo interior.

Estas formas o mapas son creados y difundidos por distintas fuen-
tes, las que tienen mayor o menor conocimiento de la realidad y por lo tanto
pueden ser mas o menos reales, mas o menos precisos. Cuando uno de
estos mapas es adoptado por una comunidad, ella lo transmite
generacionalmente, y pasa a ser el modo en que ésta entiende y se repre-
senta la realidad. Siempre existen dentro de una comunidad quienes cues-
tionan o reniegan de un mapa, y dibujan otros. Si la hegemonia de un mapa
en la comunidad entra en crisis, ella se abre mayoritariamente a considerar
nuevos mapas.

Ejemplos de revision y cambios de paradigmas han sido: burguesia
frente a la monarquia, marxismo frente al capitalismo, cientificos frente a la
iglesia, fisica cuantica frente a fisica mecanica, etc., etc. Podemos entender
lo que Ilamamos historia como los sucesivos cambios de paradigma.

La conviccion dominante hoy sostiene que la historia es ascendente
o evolutiva, pero en mi conviccion el paradigma triunfante en cada cambio
historico no es necesariamente superior. Basta con que sus sostenedores
se hayan vuelto mas fuertes.

Asi entendida, la historia no se mueve en una direccién ascendente,
sencillamente cambia de forma —de paradigma— viviendo la comunidad, en
cada cambio, las debilidades y fortalezas de cada paradigma.

Ahora bien, existe un paradigma que en cierto sentido se plantea
como no-paradigma. Es el conocimiento espiritual —que no constituye, di-
gamoslo de inmediato, un paradigma religioso— y que postula ser portador
de un conocimiento sobre lo real, sobre lo que existe mas alla de la forma: un
conocimiento sobre la esencia, que es la misma para todos los tiempos y
para todas las personas.



El conocimiento espiritual sostiene que la realidad tiene dos dimen-
siones, una horizontal o externa que corresponde a las formas que toma el
accionar sobre la Tierra —y que es el plano en el que operan todos (los
demas) paradigmas- y otra interna, vertical o espiritual, que constituye un
posible modo de vivir que no se manifiesta desde la forma.

Desde la dimensidon vertical, se considera toda construccion
paradigmatica como una fijacion horizontal cruzando un punto del eje ver-
tical, y como tal, parcial, rigida, y obstructiva a la posibilidad de ascenso
espiritual que se dio al ser humano. En definitiva, postula que todo paradig-
ma o ‘forma de ser’ es una carcel cultural, aunque responda a necesidades
y contenga aprendizajes para vivir en comun, para dar un cierto sentido a la
existencia, y para sobrevivir materialmente en esa comunidad.

El paradigma o forma de ser de una comunidad encarna en cada uno
de sus individuos a través de su personalidad. La personalidad es el para-
digma del individuo. Entonces el individuo también vive en la carcel de su
personalidad, la que también puede estar mas arriba 0 mas abajo en el eje
vertical. El ser humano —al igual que las comunidades— puede tener cambios
en su personalidad, los que pueden ser ascendentes o descendentes; pero
solo €l ser humano en su esencia puede realizar un camino espiritual. La
comunidad como conjunto sélo puede cambiar de paradigma.

Tenemos asi que el cambio, para cualquier ser humano, puede prove-
nir de dos fuentes: una exterior u horizontal, a partir de un cambio del
paradigma de la comunidad, que le llega a él como cambio en su personali-
dad; o por un cambio en su personalidad sin que medie un cambio de
paradigma en su comunidad; y otra interior o vertical, a partir de un trabajo
espiritual individual.

En ciertos momentos en el devenir de la humanidad se dan perio-
dos —como el actual- en que el paradigma dominante entra en crisis. En
ese momento las personas estan disponibles para escuchar otros
paradigmas, incluido aquel no-paradigma que postula la dimension ver-
tical de la existencia.

Este momento de apertura se mantiene hasta la consolidacion del
paradigma de reemplazo. La calidad de éste —que como deciamos puede ser
superior o inferior— dependera de si proviene de una influencia de las tradi-
ciones espirituales o si proviene desde un nivel mas bajo que el que domi-
naba previamente, en cuyo caso su adopcion casi siempre es acompafada

8



por el uso de la fuerza. Ejemplos de este ultimo caso son el nazismo y
fascismo, la inquisicion y el estalinismo.

La aparicion de las tradiciones espirituales durante las crisis de para-
digma permite la espiritualizacion —en algiin grado— de un nimero de perso-
nas, las que luego pueden aportar en la elaboracién del nuevo paradigma,
logrando que éste se eleve en algunos grados sobre el eje vertical.

En este Gltimo ciclo de transicién —de crisis del paradigma occiden-
tal- las tradiciones espirituales comenzaron desde fines del siglo XIX a
ofrecer sus ensefianzas dentro de la cultura occidental, continuando hasta
hoy. Esta influencia de méas de un siglo —ejercida dentro del contexto del
paradigma racional en crisis que domina(ba) al occidente— ha contribuido a
la elaboracion del paradigma denominado holistico, sistémico, o de la com-
plejidad, que atn no adquiere su forma definitiva, y que esta siendo pro-
puesto para reemplazar al racional.

Hasta aqui esta referencia sintética a la nocién de que la condicion
humana se guia por paradigmas, tanto a nivel de la comunidad como del
individuo, a la posibilidad de vivir cambios de paradigma, y a la existencia
de una dimension vertical o de espiritualizacion.

Esta referencia da contexto al corazon de este texto, el cual aspira a
situarse en un punto de cruce entre el paradigma holistico y el eje vertical.
Esto es, a partir de describir un paradigma o modelo explicativo sobre la
estructura y el funcionamiento del psiquismo humano desde el nuevo para-
digma holistico, ofrecer un método de autotransformacion que potencial-
mente coloque a la persona en el umbral de la posibilidad del ascenso ver-
tical.

Paraello, comienzo presentando sucintamente el modelo del psiquismo
proveniente del paradigma racional, vigente en los tltimos 500 afios, argu-
mentando sus limitaciones y el dafio y sufrimiento que éste impone al ser
humano. Dicha presentacion es breve pues no me intereso en la critica sino
el contraste, es decir, permitir la visualizacion comparativa de dos
paradigmas, mostrando como pueden ser de muy distintas calidades; para
luego enfatizar las potencialidades que tiene la nueva comprension del
psiquismo que ofrece la psicologia transpersonal —que ha surgido del dia-
logo entre la psicologia humanista y las tradiciones espirituales y
chamanicas— y que representa el campo del conocimiento interior dentro
del marco de las disciplinas del paradigma holistico.

9



El cuerpo central de este escrito ofrece un enfoque y un método para
realizar la transformacion desde el psiquismo racional, actualmente predo-
minante, a un psiquismo holistico, que nos convierta en personas integra-
das y armoniosas; proceso de transformacién practico que puede a su vez
llevarnos a las puertas del eje vertical o camino espiritual.

El modelo del psiquismo desde el paradigma racional

Tomaremos a René Descartes como figura referencial en la construc-
cion del racionalismo. Cuando él formul6 su maxima ‘pienso, luego existo’,
estaba siendo portavoz de un nuevo paradigma que surgi6 cuestionando el
dogma de la Iglesia Catolica de la Edad Media. Lo que hacia esta maxima era
reinstalar la facultad de toda persona de pensar por si misma como camino
para comprender el mundo y la verdad, lo que constituy6 un acto de quie-
bre respecto de la obediencia incuestionable a los dogmas de la Iglesia.
Esto reabri6 la puerta a la busqueda individual de la verdad.

Si profundizamos en la aparicion de la ciencia, descubriremos que
en su primera época estaba conectada con la alquimia, que fue el nombre
que tomd la ensefianza espiritual de esa época. Es decir, igual como
ahora, la aparicion del nuevo paradigma que aportd un cierto grado de
ascenso vertical respecto del anterior, surgié de la influencia de las tra-
diciones espirituales sobre las mentes que comenzaban a hacer la nueva
ciencia.

Pero para hacer la historia corta, el racionalismo y el iluminismo ter-
minaron ellos también volviéndose dogmaticos, cuando tras destronar al
Dios de la Iglesia, terminaron endiosando a la razdn. Es decir, tras la influen-
cia de las tradiciones espirituales sobre las mentes mas abiertas de esa
época, la exploracion vertical se estancé en un cierto nivel, y se consolido
un paradigma que paso de ahi en adelante a rigidizarse como forma, es decir,
como influencia horizontal, y que se consolidé como forma cultural domi-
nante en occidente por 500 afios.

Es dentro del marco de este paradigma racional dogmatizado que se
instala un modelo del psiquismo caracterizado como una estructura psico-
I6gica simple guiada por la razon. Ello significa que el ser humano piensa,
toma opciones, se propone metas, y el resto de su psiquismo —esto es, las
emociones y la conducta— deben seguir tras lo determinado por la razén. El
modelo del psiquismo racional supone al hombre la capacidad, desde su

10



razon, de controlar su cuerpo y sus emociones, y de tener la voluntad para
conducir el destino de su vida.

Este modelo del psiquismo postula que en el ser humano no hay
division ni contradiccion interior, que es capaz de decidir libremente, que
tiene fuerza de voluntad, que funciona siguiendo los principios de la l6gica,
que no se deja engafiar por la ingenuidad de la peticion de fe, que no cree en
lo que no puede constatar por si mismo, en lo que no es visible, observable,
palpable, demostrable, y que este ser humano con estas caracteristicas es la
elaboracion mas elevada de la evolucion en el universo, la ‘corona de la
creacion’.

Esta vision sigue siendo predominante y es considerada como ‘la
verdad’ hoy para el sentido comun, a pesar de las constataciones prove-
nientes de la psicologia que surge desde ‘dentro’ del paradigma occidental.

Al dejar el modelo racionalista al cuerpo y las emociones fuera de
la auto-identidad, genera que pasen a ser vistos como algo exterior y
ajeno. De esta exterioridad o separatividad surge el antagonismo, pues
CUErpo y emociones pasan a ser vistos como antagonistas de la razon;
COMO un enemigo y una amenaza. Esto amparado también en un pensa-
miento absolutista que coloca a los opuestos como mutuamente
excluyentes.

A esto sigue necesariamente la necesidad del control y la repre-
sion. La razon, para guiar al hombre hacia sus designios, debe controlar
y reprimir a las emociones y a su cuerpo, si es que éstas se levantan
empujando en otra direccidn que atente contra esos designios. Desde la
entrega del poder a la razon, surge para el cuerpo y las emaociones el
‘deberia’. Conducta y emociones deben obedecer las normas emanadas
de la razén, pues ella ‘es’ el ser humano, y sus normas tienen un valor
absoluto, el valor de realidad, de Unico referente de realidad. (Absoluto
significa aqui vinculado a si mismo, sin ponerse en relacion a las realida-
des de la conducta y de las emociones).

El antagonismo y el ‘deberia’ se proyectan desde el interior del
psiquismo humano a las relaciones con las demas personas. Nuestro
sentimiento de exterioridad y ajenidad con las personas, sumado a la no-
disposicion de éstas a obedecernos, nos instala en la idea de que debe-
rian obedecernos, y al no hacerlo, nos instala en la necesidad de domi-
nacion.

11



Todo esto convierte al ser humano identificado sélo con su razon en
un ser no-relacionado; ni con su cuerpo, ni con sus conductas, ni con sus
emociones; y por extension, tampoco con las demas personas, ni con la
sociedad, ni con la naturaleza, ni con el universo. Por ello el mundo es visto
como ajeno y es sometido a control. La identificacion exclusiva del ser
humano con su razon, la auto-referencia a su razén, lo convierte en un ser
aislado.

En definitiva, Descartes con su ‘pienso, luego existo’ abrid una puer-
tay expreso una realidad que cred un nuevo paradigma, pero luego esta
puerta se estrechd y se formalizo, y con ello dio pie a un reduccionismo que
tendra graves consecuencias. Lo que a Descartes le faltd agregar es: ‘tengo
cuerpo, luego existo’, “percibo con mis cinco sentidos, luego existo’, ‘ten-
go conducta, luego existo’, ‘siento emociones, luego existo’, y finalmente,
‘tengo conciencia, luego existo’.

La posibilidad de cuestionar el paradigma racional

Cuando estamos convencidos que un modelo explicativo del
psiquismo es real, lo que vemos en nosotros que no se ajusta al modelo lo
consideramos una falla o error nuestro. Asi, lo esencial de un paradigma
rigidizado o dogmatizado es que invalida la experiencia directa de los
sujetos.

Al ser afirmado por las autoridades de la comunidad, sean estas
religiosas, de la realeza, politicas econdmicas o cientificas, se le niega al
individuo la capacidad y el derecho a captar lo que es verdadero por si
mismo. Y como todo modelo que en su pretension de verdad se dogmatiza,
el paradigma actia como cama de Procusto; es decir, corta o estira la reali-
dad para que encaje en el modelo, y al hacerlo no sélo causa sufrimiento,
también engendra monstruos.

Por fortuna a lo largo de la historia de la humanidad, existen siempre
los individuos que ven “‘debajo del agua’; aquellos que no pueden ponerse
el traje del paradigma porque saben que no les calza, y prefieren andar
desnudos que mal vestidos. Estos son los individuos que viven una vida
diferente, y que cuando la humanidad atraviesa periodos de crisis de para-
digma salen a la calle como el nifio que en “El traje nuevo del emperador’
dice con inocencia que éste esta desnudo.

12



Cuando esto ocurre, todos los ‘raros’ de los tiempos normales en-
cuentran una reivindicacion y una validacion, porque haber sido juzgados
como ‘raros’ se debio a que ‘no se compraron’ la normalidad del mito para-
digmatico. Pero debemos advertir que la rareza en tiempos de crisis de para-
digma es s6lo una ventana, no necesariamente una puerta, pues puede sélo
quedar en rareza, si no es acompafiada de un conocimiento y de un trabajo
conducente a vestirse con las propias ropas, a reencontrarse con el propio
ser, y desarrollarlo. Este conocimiento es el que han provisto a lo largo de
los tiempos las tradiciones espirituales y chamanicas.

Dicho conocimiento puede caer en terreno fértil en las épocas de
crisis paradigmética, porque las convicciones y verdades sustentadas en el
paradigma en crisis se debilitan y resquebrajan. En ese momento aflora en
las personas y se hace alcanzable su psiquismo mas profundo, inocente o
infantil, un psiquismo natural o esencial, por debajo de la personalidad que
es el psiquismo superficial colonizado por el paradigma de turno.

Todo esto lo hemos estado viviendo durante el siglo XX, y hoy a
comienzos del XXI, respecto del paradigma racional. Ello ha permitido reco-
nocer que el modelo del psiquismo humano surgido de éste es parcial, y
comprender que al haberlo establecido como explicacion real y total se
habia reinstalado un acto de fe que requiri6 de una ceguera equivalente al
de la religiosidad de la que renegd. El desafio es entonces poder reconocer
cémo es nuestro funcionamiento psicoldgico real, y qué es falso en el mo-
delo racionalista que pretende erigirse como real.

Ahora bien, cuando nos atrevemos a vernos, constatamos una serie
de realidades de nuestro verdadero funcionamiento que no nos son gratas
y que més bien aparecen como amenazantes. Entonces nos damos cuenta
que la dificultad no estaba en que no fueran visibles, sino en nuestro miedo
a reconocerlas. Por ello es que para perder ese temor a verlas necesitamos
por un lado saber que ellas no constituyen una falla propia, sino genérica;
y por otro lado que existe el conocimiento y los métodos, primero para
tolerarlas, y luego para superarlas.

Si adquirimos esta confianza, estaremos en condiciones de recono-
cer que:

-muchas de nuestras emociones se nos imponen,
-queremos cambiar ciertas cosas nuestras y no lo logramos;
-tenemos conductas que quisiéramos evitar pero no podemos,

13



-queremos relacionarnos bien con nuestros padres, hijos y parejay
no lo logramos,

-nos proponemos metas que no cumplimos sin que haya impedimen-
tos externos;

-repetimos un cierto tipo de relaciones personales que sabemos que
nos son dafiinas;

-las autoexigencias y las autoexpectativas nos causan tensiones
corporales y angustia emocional

-sobre-exigimos a nuestro cuerpo, y éste se enferma

-estamos tensionados por propdsitos y emociones que empujan hacia
distintos lados;

-queremos eliminar nuestra timidez, envidia, vanidad, etc., y no lo
logramos;

-tenemos sintomas tales como tensién, depresion, angustia, ansie-
dad, jaqueca, nerviosismo y otros, y no sabemos cémo evitarlos;
-fantaseamos y creamos una autoimagen idealizada de nosotros mis-
mos;

-ocultamos aspectos nuestros ante los otros y ante nosotros mis-
mos;

-etc., etc.

Y si nos volviéramos inocentes como nifios, y proclamaramos a los
demas estas verdades en nosotros, ¢qué ocurriria? Tal vez las personas se
nos acercarian a decirnos: mira, a mi me pasa lo mismo. Entonces comparti-
riamos la conviccion de estar frente a un mito, y reconoceriamos que ningu-
na de nuestras limitaciones psicoldgicas son una falla particular nuestra,
sino una condicion humana comdn negada por un mito.

Entonces podremos iniciar rituales de liberacion del mito. Podremos
decirnos que es ilegitimo que la mente se arrogue la identificacion con el ser
humano completo, en tanto es sélo uno de sus componentes, siendo los
demas tan legitimos como ella. Que si siento emocionalmente algo en con-
trario de mi mente, lo que piense mi mente y lo que sientan mis emociones
tiene el mismo estatus de legitimidad. Si mi cuerpo necesita algo que mi
mente le niega, lo que necesita mi cuerpo es a lo menos tan legitimo como lo
que piensa mi mente que le conviene al cuerpo.

14



La psicologia como ‘caballo de Troya’
del paradigma racional

La aparicion de la ciencia psicoldgica desde dentro del paradigma
racional marco, desde sus inicios, un cuestionamiento al modelo del
psiquismo que éste portaba. Desde Freud, ella mostré que existen dentro de
nosotros fuerzas que no nos obedecen; fuerzas que poseen una relativa
autonomia respecto de nuestra mente racional. Lo Ilamé el inconsciente.

Si seguimos la historia de la psicologia, podemos reconocer que
cada corriente psicoldgica contribuy6 a desmontar el modelo del psiquismo
racional y a ampliar nuestra comprension. La psicologia cognitiva recono-
cio los condicionamientos mentales; el conductismo descubri¢ el
moldeamiento de nuestras conductas; y la psicologia humanista o
existencialista recuperd la validez e importancia de nuestro mundo emocio-
nal. Podemos reconocer como estas corrientes se focalizaron en cada una
de las tres funciones del psiquismo: mente, conducta y emociones, y reco-
nocieron los malfuncionamientos en cada una de ellas. Finalmente la psico-
logia transpersonal postula que estas tres funciones constituyen el ‘siste-
ma personalidad’, que este sistema como totalidad es malfuncionante, y
que el psiquismo del ser humano es mas que su personalidad.

La psicologia transpersonal —que nutre y se nutre en el paradigma
sistémico, integral u holistico— postula que nuestra condicion humana es la
de seres a quienes se nos dio dos naturalezas. Una, que podemos llamar
horizontal, y es la que vivimos todos: la del subsistir, la del relacionarse y
organizarse socialmente; la del procrear y del criar; la de las metas y las
realizaciones materiales, la del amar y odiar al préjimo. La otra vida, que
podemos llamar vertical, estd vinculada a lo alto o a lo superior en el univer-
s0, a la divinidad, a la posibilidad que nos fue dada a los seres humanos de
un ascenso en nivel o en calidad de ser, al que podemos llamar auto-desa-
rrollo, auto-realizacién, auto-individuacion, auto-creacion o camino espiri-
tual. Nuestra posibilidad de acceder a esta vida vertical requiere de un
entrenamiento particular, distinto al que se requiere para operar en la vida
horizontal. Esta doble condicion o doble posibilidad del ser humano es
expresada por el simbolo de la cruz.

Ahora bien, esta posibilidad de elevacién en nuestro nivel de ser
tiene muy diferentes grados, y contamos con testimonios de personas que
lo han realizado en el grado méas elevado. Pero en él también se puede
descender. Desde el enfoque transpersonal se plantea que la condicion

15



humana generalizada es malfuncionante o subnormal, lo que significa que
nuestra vida sobre el eje horizontal esta en la zona negativa del eje vertical
al visualizar la cruz como el eje cartesiano, por debajo del punto cero o
punto de normalidad. Esta es la condicion de ‘pecado’ de la humanidad. Por
ello, la primera mision y la primera meta del ser humano es ascender en el eje
vertical desde su subnormalidad a su normalidad.

Lo relevante es que el nivel cero sobre el eje vertical, es decir, la
condicion psicolégica de normalidad que nos fue dada como seres huma-
nos, de acceder a ella, constituye un nivel psicolégico desde el cual no
existirian todos los males de la vida horizontal: todo el sufrimiento y todo el
dafio que nos causamos entre las personas en nuestra vida cotidiana y
nuestra vida colectiva.

Esta vision y comprension de la condicion humana adquiere un sen-
tido practico al ofrecer las tradiciones espirituales —y la psicologia
transpersonal— un método para ascender en el eje vertical. La cuarta co-
rriente en psicologia, la psicologia transpersonal afirma que el ser humano
subnormal vive en o desde su personalidad, pero que el ser humano sano
se encuentra en el espacio transpersonal, es decir, mas alla de la personali-
dad. Tenemos personalidad, pero no somos nuestra personalidad.

Esta es la puerta de entrada a una nueva comprension de nosotros
mismos, es el punto desde donde el eje vertical de nuestra condicion huma-
na es percibido. Y es este hecho el que sienta las bases para la posibilidad
de la transformacion interior. Si fuésemos nuestra personalidad, ella seria
inamovible. Como no lo es, podemos liberarnos de ella —no eliminarla sino
dejar de ser esclavos de ella—y elevarnos en nuestro nivel de ser.

Sin embargo hoy nuestra personalidad, con todas sus distorsiones
y malfuncionamientos, domina nuestro ser y nos tiene convencidos de
que somos ella. A esta condicidn es a la que las tradiciones espirituales
refieren cuando dicen que el ser humano ‘estad dormido’ o que ‘vive en
estado de suefio’. Por ello, para recuperar una condicién psicoldgica
sana, para ascender hacia el nivel de normalidad psicoldgica, requeri-
mos conocer nuestra personalidad y ‘desidentificarnos’ de ella, a fin de
acceder a nuestro ser.

16



Génesis de la personalidad
desde el enfoque transpersonal

Nuestra personalidad se origina como un sistema malfuncionante
debido a que habitamos un mundo de seres malfuncionantes: los seres
humanos. Dada esta realidad basica, podemos conocer los mecanismos a
través de los cuales la personalidad se instala en nosotros hasta convertir-
se en nuestro sistema operativo dominante y casi exclusivo.

El primer mecanismo surge a partir de que nuestro psiquismo funcio-
na en nuestra infancia como un sistema videograbador, incorporando la
forma de ser de los padres y figuras adultas significativas. Esto implica que
nuestra personalidad contiene grabadas formas de funcionamiento que se
activan si nosotros o las personas y situaciones del entorno operan el
boton ‘play’.

El segundo mecanismo surge de que en nuestra infancia somos obli-
gados a un aprendizaje por imposicion de formas de pensar, de sentir y de
actuar —de una forma de ser— las que nos vemos forzados a incorporar —nos
gusten o no— por la condicion de dependencia del nifio frente a sus padres.
Al ser un aprendizaje forzado, también opera como un mecanismo automa-
tizado, que responde posteriormente a las exigencias propias, de los otros y
del ambiente.

Desde estas dos modalidades queda enquistado en nosotros un
psiquismo formateado o condicionado, en cuya adopcion no ha mediado
nuestra aceptacion ni intencionalidad.

Un tercer mecanismo surge desde una intencionalidad, pero no esen-
cial sino reactiva a los dos mecanismos anteriores.Se trata de las formas de
ser que nos proponemos desarrollar en nosotros, y que surgen a partir de
negar aquellas formas de ser y aquellas imposiciones paternas que nos
produjeron rechazo o nos causaron sufrimiento. Por ser en su origen una
reaccion a formas rigidas, en su posterior manifestacion estas conductas
que nos proponemos adquirir también son repetitivas y rigidas, es decir,
automaticas y condicionadas.

Finalmente existe un cuarto mecanismo que estructura nuestra per-

sonalidad, cual es la capacidad de reprimir parcialmente las manifestaciones
o formas condicionadas, y también la capacidad de, aun manifestandolas,

17



reprimir nuestra percepcion de ellas, es decir, hacernos ciegos a ellas —ser
inconscientes de ellas.

Esta personalidad asi constituida funciona por una parte como
mecanismo de adaptacion conteniendo los aprendizajes para salir ade-
lante con las tareas del vivir en sociedad y por otra parte genera los
mecanismos de defensa necesarios para sobrevivir emocionalmente en
un mundo subnormal.

La posibilidad de volvernos libres
de nuestra personalidad

Si el mundo horizontal fuera todo lo que existe, nuestra vida en esta
condicion subnormal s6lo se manifestaria desde nuestra personalidad, y
ella seria nuestro Unico mecanismo operativo, nuestra carcel y nuestro te-
cho. Pero dado que existe una dimensidn vertical, nos es dada la posibilidad
de ascender y liberarnos de nuestro psiquismo programado, y adquirir la
cualidad de un psiquismo sano o normal.

La posibilidad de todo ser humano adulto de liberarse de su ‘forma
de ser’ y de crearse interiormente existe, pues cada uno conserva su chispa
interna latente, su psiquismo esencial vivo en su interior; asi como la vege-
tacion del planeta sigue viva en la tierra debajo del cemento y volvera a
crecer si éste se resquebraja, como lo hace por cada grieta que se lo permite.

Este proceso de liberarnos del dominio de nuestra personalidad es
una de las formas mas concretas y practicas de comprender y de realizar el
proposito de ser libres, de realizar el camino ascendente desde lo subnormal
alonormal.

Por tratarse de una posibilidad para todo adulto, este emprendimiento
es asequible al total de la humanidad; y por ello los conocimientos y
metodologias relativos a la accion de liberarnos de nuestra personalidad y
sanar nuestro psiquismo requieren ser ofrecidos en el espacio de la educa-
cién y de la cultura, pues es toda la humanidad la que padece de esta
‘enfermedad’ o “‘pecado original’. En definitiva, se trata de un emprendimiento
de alcance universal, abierto y necesario a todas las personas, y un
emprendimiento practico, no tedrico.

18



El despertar de la autotransformacion

En toda persona que alcanza su edad adulta predomina su psiquismo
condicionado o personalidad, la que puede estar en distintos grados de
subnormalidad, es decir, en distintos grados en el eje vertical por debajo del
psiquismo sano; y al mismo tiempo, interiormente en todos habita un
psiquismo esencial totalmente sano que estd atento a escuchar las ideas
que lo podran hacer libre.

Esta propuesta transpersonal que define una condicion psicoldgica
dual —una parte condicionada dominante y una parte natural o libre dispo-
nible a ser despertada y a tomar su lugar como conductora natural del ser
humano- explica tanto nuestras limitaciones y dificultades como nuestra
potencialidad, y resuelve también la contradiccion entre determinismo y
libertad. El psiquismo condicionado explica nuestro determinismo y el
psiquismo esencial o Yo nuestra libertad subyacente y potencial.

Cuando nuestro psiquismo esencial es tocado por estas ideas, se
nos abre la posibilidad de emprender un proceso practico para ascender de
la subnormalidad a la normalidad a través de descondicionar nuestro
psiquismo programado y con ello transformarnos, integrarnos y
armonizarnos. Esto es lo que significa la realizacion personal: hacerme una
persona real, no-condicionada, no pre-formateada, sino verdaderamente
autonoma.

El camino para pasar desde la identificacion con nuestra personali-
dad a un reencuentro con nuestro psiquismo esencial para desde alli
liberarnos de nuestra personalidad, requiere un estudio sistematico de ella
(de “nosotros mismos’), conducente a descubrir las verdades de su/nues-
tro funcionamiento, y capacitarnos para introducir transformaciones en
nosotros/él.

Toda persona, esta posibilitada de ver y reconocer la verdadera es-
tructura y funcionamiento de su personalidad, y su contenido, validando
por si misma esta propuesta, y comprendiendo mejor con ello su propia
realidad. Este modo de entender la condicion humana y el método de trans-
formacién propuesto, ofrece a toda persona un camino existencial y practi-
co de autotransformacion.

19



El camino de la autotransformacion

Para realizar este autoestudio conducente a la autotransformacion,
la psicologia transpersonal caracteriza a la personalidad primeramente como
un ‘objeto interior’, en tanto ella estd constituida con una estructura y un
funcionamiento rigidizado y permanente, capaz de un funcionamiento auténo-
mo. Esto es lo que permite que ella se convierta en nuestro objeto de estudio.

Por otro lado, lo que Ilamamos nuestro psiquismo esencial o Yo es
una realidad ya existente. El Yo o psiquismo esencial son nuestras funcio-
nes que siguen vivas y libres al interior del psiquismo condicionado; es mi
Ser, en tanto capacidad de pensar, sentir y actuar en conexion real con lo
existente, con los estimulos del mundo, en contraste con mi ‘forma de ser’
que actta desde el condicionamiento preestablecido, sin ver ni contactar
con lo realmente existente.

Este Yo esencial es mas inteligente y flexible que el psiquismo condi-
cionado que lo envuelve y encierra, pues esta vivo, piensa y siente en
presente, no esta dividido ni en contradiccion y esta en conexion con lo
real. El puede recibir ideas y metodologias nuevas relacionadas con la posi-
bilidad del des-condicionamiento, puede comprenderlas, puede valorarlas,
y puede ejercer luego como agente reeducador del psiquismo condiciona-
do o personalidad con el que convive y que lo comprime, para llevar adelan-
te un proceso de auto-transformacion.

Comprender al ser humano de esta manera, como poseedor de un
psiquismo complejo o transpersonal con una parte dominante que es con-
dicionada y con una parte libre pero encerraday con la cual hoy no estamos
en contacto, no contiene fatalismo, ni resignacion, ni abandono de nues-
tras metas e ideales, sino por el contrario, sienta las bases reales para toda
posible realizacion personal, y en definitiva nos dice que si nos interesa y
queremos trabajar en ello, podemos adquirir las cualidades del ser humano
que anhelamos: un ser integrado, armonizado y realizado.

Podriamos decir, parodiando a Descartes: ‘Me integro, luego existo*,
‘Me armonizo, luego existo”, ‘Me realizo, luego existo’.

La condicion de nuestro psiquismo definida desde la psicologia
transpersonal no escamotea el hecho de que nos coloca en una situacion
poco alagiiefia y bastante problematica. Pero como podria ser de otra mane-
ra si constatamos coOmo es nuestra vida y cdmo funciona la humanidad, si

20



vemos cdmo todos los intentos por aliviar el sufrimiento humano sélo han
tenido éxitos parciales que luego se han revertido, y que cundo vemos a
nuestro alrededor nos encontramos con tanto y tanto dolor innecesario.

Pero junto con este retrato ingrato del ser humano, la psicologia
transpersonal postula la noticia esperanzadora de que el proceso de sanacion
es una posibilidad real para todos, aunque sea dificil y prolongado. Y no
podria sino serlo, porque asi como en su origen tomé un tiempo significati-
VO para que se instalara y rigidizara mi personalidad, requiero también de un
tiempo significativo para desrigidizarla y desinstalarla; para transformar-
nos, es decir, para ir mas alla de nuestra forma. De alli que también necesito
un aprendizaje de transicion que consiste en la capacidad de tolerarme.

Tolerarme no desalienta mi deseo de transformarme, porque tolerar-
me no es aceptarme. Tolerarme es ver lo que de mi no me gusta ver, y
soportarlo. Tolerarme es por ejemplo reconocer que hoy soy envidioso, no
ocultarlo ante mi mismo, y como se dice coloquialmente ‘tragarme’ como
una persona con ese rasgo. Si no estoy dispuesto a tolerarme, no querré
verme, y no me podré transformar. Si no me trago, no podré digerirme.

Tragar y digerir mis aspectos hoy rechazados por mi es la condicion
ineludible para mi auto-transformacion. Pero esto no significa que yo acep-
to mis rasgos como condicién inamovible de mi ser, justamente porque no
son mi ser. Ellos pertenecen a mi forma de ser, y toda mi forma de ser puede
ser transformada. Si por ejemplo, soy violento, me tolero como violento,
pero no acepto serlo. Puedo transformarme. S6lo que ello requiero hacerlo
no por la via de la represidn, que es aplicar violencia sobre mi mismo, sino
por la via de la integracion. Y no hay integracion posible sin reconocer que
aquello a integrar hoy existe en mi; necesito por tanto estar dispuesto a no
reprimirlo ni eliminarlo, sino a tolerarlo. Cabe consignar que tolerar mi vio-
lencia no es tolerar mi accidn violenta, sino tolerar mi impotencia frente a
ello. Lo que ocurrira con mi desarrollo personal sera que buscaré hacerme
responsable de ella de modo que ella no dafie a terceros. Incluso, mi primer
acto de responsabilidad al reconocerme como violento es reconocer mi
impotencia presente frente a ello y solicitar ayuda para no actuarla.

La fuerza para transformarnos y el apoyo externo

Otro componente que surge del modelo del psiquismo transpersonal,
es comprender que el psiquismo condicionado es el dominante y que no

21



querra dejar su lugar. Por ello, estudiarme y tolerarme no es suficiente para
transformarme; requiero ademas levantar una fuerza interior que pueda lle-
var al psiquismo condicionado al lugar subordinado que le corresponde.

Dado que a nuestro mundo interior s6lo podemos tener pleno acce-
S0 nosotros mismos, necesitamos —ademas de conocernos— adquirir esta
fuerza propia para realizar nuestra auto-transformacion. S6lo nosotros po-
demos transformarnos a nosotros mismos adquiriendo un poder sobre no-
sotros mismos.

Por ello el proceso es definido como de auto-desarrollo: es la propia
persona la que se desarrolla a si misma, a partir del aporte auxiliar de un
conocimiento y de un guia.

La persona que guia el estudio, como asimismo las ideas y
metodologias, s6lo cumplen un rol externo auxiliar. La persona que ejerce
como guia del viaje se vincula cooperativamente con aquel que esta dis-
puesto a emprender su auto-estudio.

En ese auto-estudio surgiran aspectos conflictivos y desconocidos
de nuestro mundo interior, que pueden generar temor, ansiedad y angustia.
Por ello le corresponde a cada persona que realiza su autoestudio y
autotransformacion determinar el ritmo y la profundidad de su exploracion.

A quien acompafia el proceso no le corresponde realizar ningun jui-
cio respecto de la persona guiada, criticar ni rechazar ninguno de los com-
ponentes de su mundo interior. Lo que puede y le corresponde hacer es
colaborar, desde la imparcialidad, a que cada persona encuentre y aprenda
a habitar en si misma ese sitio imparcial y ecuanime respecto de si misma
que es su Esencia o psiquismo libre, y desde alli ir conociendo cuanto mas
pueda de su personalidad.

Es solo desde este lugar imparcial que cada persona podra realizar el
proceso de autoconocimiento y autotransformacion, pues es solo habitan-
do ese lugar que somos verdaderamente independientes y libres. La auto-
transformacion solo la puede emprender la propia persona respecto de si
misma como un proceso voluntario y como un acto de conciencia.

Por ello la persona que guia el proceso tiene que haber hecho el
camino, 0 mas precisamente, haber hecho, a lo menos, la parte del camino
que esta guiando.

22



CAPITULO |

LOS MALFUNCIONAMIENTOS
DE NUESTRA PERSONALIDAD

La personalidad como un sistema malfuncionante

Hemos sefialado que, desde el enfoque transpersonal, la propia per-
sonalidad es el factor basal de todas nuestras dificultades psicologicas.
Ella es un sistema formateado, un programa, una grabacion de formas de
pensar, sentir y actuar que ‘cubre y envuelve’ nuestro psiquismo esencial y
usurpa su lugar. Ella funciona con los mismos materiales (con las mismas
funciones —mente, emociones, conducta) de nuestro psiquismo esencial,
pero rigidizados, repetitivos y automatizados. Hoy consideramos que so-
mos ella, estamos identificados con ella, y no percibimos separacion entre
ellay Yo.

Por ser una totalidad estructurada y poseer un funcionamiento auto-
matico preestablecido, es repetitiva y es fija en su totalidad. Esto permite
tomarla como un objeto de estudio. Pero no tenemos acceso espontaneo o
intuitivo a su estructura completa ni a su dindmica de funcionamiento. Su
condicién de programa rigido y autdbnomo no nos es evidente.

Ello se debe por un lado a que nuestra personalidad es compleja y
contiene muchos elementos; luego, a que estamos distraidos respecto de
ella la mayor parte del tiempo por lo que no alcanzamos a conocer y a
reconocer todos sus componentes, ni la regularidad con que aparecen, ni
los estimulos que hacen surgir un aspecto u otro, ni la automaticidad con la
que funcionan. Sélo la podremos conocer cabalmente a través de un
autoestudio prolongado, amplio y profundo. Finalmente, no nos es eviden-
te debido a que tenemos una serie de dispositivos que nos permiten escon-
der a nuestros ojos los contenidos que hay en ella'y que en un momento de
nuestra infancia necesitamos dejar de ver. Es lo que llamamos represion y
es lo que genera lo ‘inconsciente’.

¢Por qué es esta nuestra situacion? Aqui entramos a una zona de

misterio, para el cual hay mitos cuya veracidad no podemos constatar por
nosotros mismos. Lo que si podemos constatar por nosotros mismos en

23



nosotros mismos es la condicién malfuncionante de nuestra personalidad,
nuestra posibilidad de darnos cuenta de ello y nuestra capacidad de
liberarnos de ello, accediendo a nuestro psiquismo sano esencial.

El camino para realizar esto y pasar de habitar nuestra personalidad
a habitar nuestro psiquismo esencial requiere desidentificarnos de nuestra
personalidad, y el método es el de su estudio —a través de un autoestudio—
y muy particularmente a través del estudio de sus malfuncionamientos,
pues ello la evidencia como un programa, en vez de un psiquismo esencial
0 Vvivo.

Nuestra personalidad es el ‘pecado original’ de la humanidad. Esto
significa que es un hecho universal, una condicién comun a todos los seres
humanos, y también que es una condicién de ‘caida’; esto es, que desde
ella funcionamos por debajo del nivel de ser que nos corresponde en tanto
creatura dotada con la cualidad de la conciencia.

La personalidad se crea a partir de la rigidizacion de nuestro psiquismo
esencial. Es decir, por la repeticion de un modelaje, por la repeticion de
nuestras reacciones a ese modelaje y por la imposicion de conductas sin
importar nuestro sentimiento hacia ellas. Nuestra personalidad puede ser
mejor o peor, puede darnos una mejor o una peor vida, pero no nos deja
vivir nuestra vida. Vivimos su vida.

Asi como al nacer nos encontramos con un mundo existente, cuan-
do llegamos a nuestra edad adulta y nos interesamos en conocernos a
nosotros mismos, también nos encontramos con un mundo interior existen-
te: con una personalidad. Y asi como estudiamos el mundo para saber cémo
vivir en él, también podemos estudiar nuestra personalidad para saber como
vivir con ella. Y al igual que con el mundo, con la personalidad nos es dado
comprender las leyes que la gobiernan.

La personalidad se forma como un anillo que envuelve a nuestro Yo,
y tiene dos funciones Utiles: una, aportarnos un aprendizaje para funcionar
en este mundo y dos, actuar como un mecanismo de defensa.

Como proceso de aprendizaje, actia como un videograbador que
asegura la transmision de las formas de ser —principalmente de nuestros
padres y figuras adultas significativas— generando asi una continuidad de
formas de ser y de saberes a través de las generaciones.

24



Como mecanismo de defensa, nos protege de vivenciar emociones y
pensamientos que no podriamos soportar, y que derivan de todos los malos
tratos, descalificaciones, abusos, manipulaciones y exigencias que -junto
con el afecto, la proteccion y cuidado- los padres infligen a sus hijos. Cabe
sefialar que todo padre recibid ese mismo trato de su padre cuando él era
nifio, en una cadena de traspaso de los malfuncionamientos hasta lo remoto
de los origenes.

Conocer estos malfuncionamientos, aunque resulte un trago amar-
go, nos coloca en un terreno de realidad respecto de nosotros mismos, base
necesaria para iniciar una auto-transformacion voluntaria que nos permita
vivir la vida que queremos vivir.

Describiremos a continuacion los malfuncionamientos especificos
de nuestra personalidad.

Primer malfuncionamiento:
su estructura dividida y en conflicto interior
(Siguiendo a G.I Gurdjieff)

La primera caracteristica estructural de nuestra personalidad es estar
dividida y en conflicto interior. Que ella esté dividida significa que hay
componentes funcionalmente independientes unos de otros; y que esté en
conflicto significa que entre estos componentes independientes existe di-
ferencia de convicciones y posiciones, fuerzas en oposicion, rechazo, reci-
proco y represion.

¢Como reconocer si es cierto que tenemos division y conflicto inte-
rior? Cada quien puede constatar que no tiene unidad interior por la simple
experiencia de reconocer que hay muchas cosas que quiere hacer y no
hace, o cosas que quiere no hacer ciertas y si las hace.

¢Coémo podria darse eso en un psiquismo unificado? La respuesta
desde el enfoque racional dice que esto ocurre porque no tengo voluntad.
La propuesta desde el enfoque transpersonal es que en la personalidad
existen voluntades independientes y contrapuestas.

Si yo me propongo algo que no cumplo, y sigo proponiéndomelo
unay otro vez, pero nunca lo logro. ¢ A qué se debe? Si digo: se debe a que
no tengo fuerza de voluntad. ;Qué sigue? Lo que normalmente sigue es que

25



me autocritique y me autodesvalorice por no tener eso que llamo fuerza de
voluntad.

Pero si la causa fuera mi ausencia de fuerza de voluntad, ¢no podria
entonces mi mente racional proponerme realizar algo un poco menos exi-
gente, menos dificil, o adquirir una fuerza mayor para cumplir el prop6sito?
Si nos examinamos, descubriremos que no hacemos esto, que no genera-
mos aprendizaje, adecuacion o transformacion. Seguimos manteniendo la
misma exigencia, seguimos no cumpliéndola, y seguimos reprochandonos
por no tener voluntad.

Si en cambio postulo como modelo de mi funcionamiento que aque-
Ilo que no realizo no se debe a la ausencia de esta supuesta fuerza —la
voluntad- sino a que una parte mia quiere que se realice, y otra parte mia no
quiere, entonces serd coherente que mi situacién respecto de ese tema
permanezca igual en el tiempo si ambas fuerzas son equivalentes. Entendi-
da asi, esta situacion se puede describir postulando dos voluntades —am-
bas perceptibles— en lucha, con una predominando, o bien con una situa-
cion de empate.

Lo anterior permite también concluir que en nuestra personalidad no
existe un comando central que tenga dominio sobre estas partes
autonomizadas, no existe un Yo superior con dominio sobre ellas, un Yo en
el que radique una fuerza de voluntad desde el ser unitario. Solo existen las
voluntades de las partes fragmentadas de mi personalidad.

Si nuestra personalidad esta efectivamente estructurada como un
sistema dividido y en conflicto interior, pero estamos sometidos a la convic-
cion de que no debiera ser asi, que ello no es lo normal, que los seres
humanos somos seres unificados y racionales, entonces nuestra Unica sa-
lida ante esta constatacion es el ocultamiento y auto-ocultamiento de la
division y del conflicto.

Esto genera otro componente estructural de la personalidad, que
opera como mecanismo de defensa, y que es lo que Ilamamos ‘el incons-
ciente’, es decir, las zonas de nuestra personalidad que habitan en nuestra
oscuridad por represion y por autoocultamiento.

Ahora, para bien y para mal, esta represion y autoocultamiento de
aspectos nuestros no es un mecanismo que funcione de manera plenamen-
te eficiente. Esto hace de la personalidad una estructura fragil, una fortifica-

26



cion defensiva con muchos flancos débiles y expuestos. Esto lo podemos
reconocer cuando alguien nos refriega en nuestras narices que tenemos un
rasgo que hemos querido reprimir u ocultar; y entonces toda nuestra perso-
nalidad (y nosotros con ella) tiembla. Esto genera una vida que se puede
caracterizar como la de vivir en una ciudad sitiada.

Ladivisiony el conflicto interior llevan también a que manifestemos
inconsecuencia e incoherencia, debido a que el autoocultamiento tiene
mayor eficacia que la autorepresion.

Por ejemplo, si intentamos autoocultarnos ser envidiosos, pero no
logramos reprimir todas las veces su expresion; los otros —‘antes vemos la
paja en el 0jo ajeno que la viga en el propio’— nos veran como envidiosos.
Esto nos muestra como incoherentes, pues declaramos —por autoconviccion
a partir del autoocultamiento— que no somos envidiosos, y los otros ven
nuestra envidia. Y ademas —como tenemos definido que es malo ser envi-
dioso y por eso hemos intentado reprimirlo— criticamos o corregimos la
envidia en los otros, con lo que nos ven alin mas inconsecuentes e incohe-
rentes.

A todo lo anterior se suma la aparicion de un subproducto de esta
estructura, que proviene del esfuerzo permanente de represion y
autoocultamiento, y es la aparicion de las sintomatologias. Las tensiones,
jaquecas, depresiones, ansiedad, miedos, compulsiones, etc., son la conse-
cuencia de ladivision y conflicto interior, sumada al intento de resolver esta
situacion por la via de la represion y del autoocultamiento.

Segundo malfuncionamiento:
los errores cognitivos instalados en la personalidad
(A partir del enfoque de Norberto Levy)

El estudio de nuestra personalidad nos permite constatar que ella
contiene errores cognitivos originados en una comprension parcial y estre-
cha de la realidad, que tiene su anclaje en el mito del hombre racional. Este
solo hecho de que podamos constatar las limitaciones cognitivas conteni-
das en nuestra personalidad nos muestra que nosotros Somos superiores a
nosotros mismos, es decir, que hay un Yo en nosotros con una capacidad
de pensar superior a los pensamientos existentes en nuestra personalidad,
condicion que nos permite transformar nuestra personalidad. Este Yo o
psiquismo no-condicionado tiene un potencial cognitivo superior, es decir,

27



es mas inteligente, amplio, creativo y vivo que nuestra personalidad, y
podemos conectar con él en cualquier momento a través de un acto de
atencion dirigida.

Buenoy malo

Clasificar cualquier manifestacion como buena o mala contiene un
error cognitivo pues ella no tiene ni puede tener un valor absoluto. Nues-
tras manifestaciones estan relacionadas a su contexto, a su grado, y al
hecho de que toda manifestacion contiene dos polos o limites dentro de los
cuales se desenvuelve y que constituyen el ir y venir de un Unico proceso
o fendmeno, representando cada polo un aspecto necesario de ese proceso
o funcién comun.

Por ejemplo, si califico como ‘mala’ la pereza de alguien, ¢ cual es el
contexto de mi juicio?, ;para quién es mala, para él o para mi? ;Cual es la
medida instalada en mi para definir que su pereza no es capacidad de relaja-
ciény goce? Y esto mismo lo puedo reflexionar respecto de mi juicio de que
mi pereza es mala. ;No sera que me sobreexijo?, ;qué soy trabajolico?, ¢qué
me estoy reventando trabajando y si descanso el domingo me llamo perezo-
s0? Tal vez no, tal vez soy tan perezoso que no trabajo lo suficiente para
subsistir. Solo digo que el juicio de bueno y de malo suele estar instalado
sin reflexién, sin contexto.

Para poder definir para mi lo bueno y lo malo en mis manifestaciones,
tengo que ser una persona que se conozca, y que pueda ver sus polarida-
des, sin considerar ninguna de ellas como buena o mala en si. Asi, trabajar
o descansar seran los extremos de una funcion que es la actividad, y busca-
ré regular el grado en que ejercito caso a caso cada uno de los extremos de
la funcion.

Absoluto y relativo

Relacionado con lo anterior, esta el error cognitivo de pensar en
términos absolutos, en circunstancias que nuestra vida se mueve en lo
relativo. Absoluto significa que no esté en relacion a nada, sélo a si mismo.
Relativo no significa —como se piensa erroneamente— que cualquier cosa
da lo mismo o que cualquier cosa puede ser valida, sino que toda manifes-
tacion esta en relacion a otra. Y particularmente, a su opuesta.

Retomando el ejemplo anterior, si yo digo que flojear es malo, y por

28



ello no flojeara en términos absolutos, entonces significa que voy a trabajar
de manera absoluta, y eso va a producir que me mate trabajando. Reconoz-
co entonces que flojear no es malo en términos absolutos, porque flojear es
el modo descalificatorio de llamar al acto de descansar. Por otro lado, flojear
—0 descansar— no es bueno en términos absolutos, pues eso significaria
que yo no trabajaria en lo absoluto, y entonces no podria generar las cosas
necesarias para vivir.

\Vemos asi que cualquier polaridad necesita verse en términos relati-
vos, es decir, cada una en relacion con su opuesto. ¢ Cuanto trabajo y cuan-
to descanso? ¢ Cual es el punto de equilibrio? ¢ Y ese equilibrio se relaciona
con qué objetivos? Podemos reconocer que asi es como funciona la natura-
leza, donde cada manifestacion se comprende y queda limitada por su opues-
ta: el frio con el calor, inspirar con espirar, etc. Podriamos incluso decir que
cada manifestacion crea su contrario: luz y oscuridad, sonido y silencio,
etc. Podemos ver asi que cada polo es igualmente necesario, pues cada uno
es el que define la existencia del otro, y su alternancia genera el equilibrio.

Actitud positiva y actitud negativa

Derivado del error de privilegiar un polo sobre el otro, surge el error
cognitivo de declarar buena la actitud positiva y estigmatizar la actitud
negativa. La actitud positiva se grafica como el mirar ‘la parte llena del
vaso’, y se ofrece como receta para el optimismo, la confianza, la auto-
estima, etc., y efectivamente contribuye a ello, pero sélo por un rato, porque
al ser un polo dentro de una polaridad deja parte de la realidad afuera, y la
realidad después cobra la cuenta.

Quien quita la mirada sobre aquello que le falta, que no puede o que
no sabe, se priva de la posibilidad de obtenerlo, primero porque deja de
saber que le falta y luego, porque sentir la carencia aporta el estimulo para
conseguirlo. Y con ello se coloca a merced del ciclo que finalmente le traeré
el otro polo, se le aparecera la vision de lo que le falta, y se vera arrojado
hacia la negatividad. Cuando se privilegia sélo una de las dos percepciones
—lo que hay o lo que falta— s6lo se consigue alternarlas en el tiempo, apare-
ciendo una en primer plano para luego sumergirse y aparecer la otra, de
manera pendular.

Ademas, la disposicién a ver solo lo positivo estrecha el funciona-
miento mental, lo limita, pues al esconder aquello por conocer, por comple-
tar; desincentiva el aprendizaje y el desarrollo, la exploracion y la aventura.

29



Por su parte, la tendencia a ver sélo lo negativo, lo que falta, genera
una disposicion amarga, escéptica, una capacidad disminuida para empren-
der desafios, una disposicion cronicamente insatisfecha, un sentimiento de
desvalorizacion y una inclinacion a la envidia. Este ‘cuadro clinico’ de la
negatividad es ms visible y mas facilmente visto como no deseable, y es el
que los propulsores del pensamiento positivo proponen cambiar. Pero trans-
formarlo en positivo no da en el blanco.

Forzar la actitud positiva es un error cognitivo, pues la salud, la
armonia y la integracion se consiguen abrazando todo lo que es real, es
decir, los dos polos; y todo intento de generar resultados favorables para el
psiquismo que sea ciego a alguna parte de lo que somos conduce al error, al
sufrimiento y al antagonismo. El aprendizaje existencial es que ambas mira-
das —la positiva y la negativa— son igualmente ciertas, necesarias y parcia-
les. A efectos de conocer algo y determinar nuestra verdadera situacion, es
igualmente necesario ver lo que tenemos como lo que nos falta.

Culpay responsabilidad

La culpa proviene de suponer que en nuestras manifestaciones te-
nemos libertad y no que somos condicionados. Cuando nos culpamos, lo
que estamos diciendo es que cuando hicimos algo, pudimos haberlo hecho
de otra manera. Pero si nuestra accion provino de nuestro psiquismo condi-
cionado, éste hizo lo que en ese momento estaba programado para hacer, lo
Unico que en ese momento podia hacer, y nosotros no tuvimos poder sobre
él. Es importante insistir que esta mirada no promueve justificar ni ser indul-
gente respecto de nuestras acciones. Por el contrario, estamos, abriendo la
posibilidad de hacernos responsables por lo que causamos a los otros y a
nosotros.

Otra cosa que suponemos al asignar culpa es que hubo intencién de
maldad. Y cada uno puede ver en si mismo que cuando se le acusa de una
culpa, en general sabe que no tuvo intencionalidad. Aun en el caso de una
persona que cree que tuvo intencionalidad porque se formulé mentalmente
vengarse, lo que plantea este enfoque es que esa supuesta intencionalidad
de vengarme es la de un PI sobre el cual no tengo dominio ni control. No es
la intencionalidad de mi Yo sino la de mi personaje. Y de nuevo, esto no es
indulgencia ni cinismo, es un hecho que nos libra de ser culpables pero que
nos coloca ante una verdadera posibilidad, y podriamos decir, un deber de
conciencia, de hacernos responsables de nosotros mismos.

30



Ahora bien, hay otro aspecto de este tema: no tenemos culpa, pero
somos causa. Causamos —a través de nuestros Pl condicionados— perjui-
cios o desgracias, como también beneficios y alegrias. Pero ser causa no es
lo mismo que ser culpable. Si por ejemplo alguien tiene en su psiquismo
condicionado el mecanismo de burlarse, desde una posicion cinica dira: lo
siento, es mi psiquismo condicionado, no puedo evitarlo. Pero desde una
posicién responsable sentira haber causado dolor, sentira remordimiento
—que es distinto a la culpa—y se esforzara por adquirir dominio sobre el
rasgo de burlarse para dejar de causar ese dafio.

La culpa junto con suponer intencion de maldad, contiene la secuela
de retarse, recriminarse, castigarse. Pero eso también se hace desde nues-
tro psiquismo condicionado, sin sentir en verdad remordimiento de con-
ciencia. De hecho, suele ocurrir que junto al auto-reproche surge la auto-
justificacion, con lo que la culpa no genera aprendizaje.

En cambio, si es cierto que no hay culpa cuando se me olvidé algo a
lo que me habia comprometido debido a que tengo un PI distraido, pero si
es cierto que causé dafio; entonces, si siento remordimiento por ser causa
del dafio, ese remordimiento me puede ayudar a luchar contra mi PI distraido.

Entonces puedo ver que de la culpa no surge la reparacion, pero del
remordimiento y del autoestudio si puede surgir, porque me abre la posibi-
lidad de responsabilizarme en conciencia por mis hechos.

Competencia

Competir es un concepto vinculado a nuestra accion exterior, y se
instala sobre la definicion de un escenario de escasez, donde sdlo uno
puede obtener lo deseado. Asi, es uno el puesto de presidente o de gerente
general, es uno el cura de la parroquia, es uno el que gana la medalla de oro.
La competencia se ha universalizado como una fuente de motivacion y de
energia realizadora, pero ello es un error cognitivo. No es competir lo que
motiva, sino la asociacion que se ha establecido de que s6lo el ganador es
querido, es el que tiene valor. Es haber asociado el carifio al éxito lo que
produce la energia para intentar vencer en la competencia. Y asi, dia a dia, el
escenario de competencia creado por el paradigma racional genera algunos
vencedores, y millares de vencidos. Y ello implica que generamos a millares
de humillados, deprimidos, envidiosos, y necesitados de vencer de vuelta.
Y esta necesidad creada deja el terreno abierto al surgimiento de todas las
malas artes, porque vencer o ser derrotado representa un abismo entre la

31



gloriay la humillacion, entre ser querido o ser rechazado, entre valer todo o
no valer nada.

Y el gran error cognitivo cuando las personas se encierran en la
conducta de competir, es que al hacerlo se instalan en el mundo de la com-
petencia como el real y el nico mundo. Con ello quedan imposibilitados de
ver cuan enormes y maltiples son los contextos no-competitivos posibles,
y tampoco de situarse y gozar las vivencias no-competitivas. Puedo ser
feliz por ejemplo con una puesta de sol, que no es una condicidn restrictiva,
pues al ser feliz no pongo al otro en posicion de no poder serlo; pero puedo
pasar tres dias amargado porque el equipo contrario gand el partido de
fatbol, ya que sélo uno puede ganar, y perder.

Vencer

Cuando una parte nuestra se propone vencer a otra parte nuestra
(por ejemplo, la pereza, la envidia, etc.) incurre en un error cognitivo, pues
se basa en que tenemos definida la parte que queremos vencer como mala.
Al mismo tiempo, en general nos es menos visible la parte que quiere ven-
cerla, y que es portadora de lo que tenemos definido como bueno.

Instalado en el error cognitivo de querer vencer una parte nuestra,
podemos reconocer que para vencer esta fuerza que llamamos mala y que
quiere manifestarse, se requiere aplicar sobre ella una fuerza superior. Si
queremos por ejemplo vencer al pesimismo, y le asignamos una fuerza diez,
se requerirdn diez de optimismo para neutralizarlo y uno mas para que se
exprese una fuerza de optimismo.

Asi podemos descubrir que el acto de vencer fuerzas interiores ocu-
pa una enorme cantidad de energia, y genera una gran tension y rigidez,
como la de dos personas haciendo un gallito. Con el tiempo la fuerza de
optimismo —como toda fuerza— se ocupa y se agota, y entonces la fuerza del
pesimismo resurge pues yano hay fuerza de optimismo que la venza. Y asi
sucesivamente, en un triunfo temporal de una fuerza sobre la otra sin trans-
formacion ni aprendizaje.

Controlar
Otro error cognitivo es el control. Intentamos controlar nuestras

emociones y pensamientos -miedo, impaciencia, ira, malas intenciones, en-
vidia, etc.- y efectivamente tenemos una cierta capacidad de controlar su

32



manifestacion externa, pues hemos aprendido toda nuestra vida a ha-
cerlo; pero el mecanismo es imperfecto: lo logramos sélo durante un
rato, se nos escapa por otros lenguajes —corporales, emocionales- 0 nos
produce un resultado dafiino para el organismo, pues el control actla a
través del tensionamiento fisico, produciendo rigidez corporal y dureza
emocional.

Ademaés, genera una lucha interior permanente, pues la parte contro-
lada vivira buscando escapar al control. La conducta de controlar supone
dos actores que se relacionan por la fuerza: una parte controladora y otra
parte que es controlada; y lo que el controlador se propone es impedir que
la otra parte se manifieste. Pero este propdsito sélo esta validado por la
conviccion de la parte controladora de que hay un mal en que esa otra parte
Se exprese.

Extirpar

Este error cognitivo representa una de las formas mas crudas de
expresar la voluntad de eliminacion de aspectos nuestros, y surge de la
aplicacion del modelo médico racionalista sobre el psiquismo, trasladando
a éste la solucion quirtrgica que aplica en su esfera, tras definir que el
trastorno ocurre en un 6érgano circunscrito y aislado, en vez de concebir
que ese érgano sintomatiza, como resultado focalizado, un trastorno ocu-
rriendo en un sistema complejo. Este error cognitivo contiene la ilusion de
poder sanar la totalidad a través de extirpar una de sus partes, pensando
que en ella aisladamente reside el mal, sin ver que es esa parte la que recibe
y concentra el malfuncionamiento de la totalidad.

Poder, cumplimiento, exigencia, descalificacion, castigo

Veremos aqui una familia de rasgos relacionados, y los errores
cognitivos que contienen.

Exigir supone la instalacion en una posicion de poder sobre aquel a
quien exijo, lo que a la vez supone la obligatoriedad del cumplimiento. Re-
prochar o descalificar es sefialar al otro en falta por no hacer lo que yo le
exijo. Castigar es ocupar el propio poder para infligir dafio y afliccién a fin
de hacer que el otro cumpla en el futuro con mi exigencia.

La exigencia puede provenir desde la autoarrogacion de ser portador
del bien o lo correcto o desde la autoarrogacion de mi derecho a imponerme.

33



Desde esa autoinstalacion, exijo, por ejemplo: ser puntual, obediente, ama-
ble, ordenado, esforzado, carifioso, activo, fuerte, comprensivo, etc., 0 exijo
conductas tendientes a cumplir ciertas tareas que defino, o exijo ser menos
timido, rendir mas, levantarse a tal hora, ser menos criticon, etc. La expre-
sion para la exigencia es: ‘U deberias’.

La persona exigente en general esta orgullosa de serlo, porque se
dice a si misma que a través de ello logra resultados, eficiencia y producti-
vidad, cumple metas, hace el bien, o reafirma simplemente su fuerza y su
poder.

Otro aspecto del error cognitivo de exigir es que quien exige deman-
da un resultado sin evaluar si a quien le exige esta en condiciones de poder
cumplir. Lo que subyace es que el exigido “deberia estar en condiciones de
poder cumplir con la exigencia” (se dice en ocasiones: ‘hasta que revien-
tes’. Por cierto, si revientas, te reemplazo). El que exige considera que su
exigir es causa suficiente para el cumplimiento de la exigencia.

La descalificacion y el castigo frente al no—cumplimiento surge pre-
cisamente desde la idea de que aquel a quien se le exige esta en condiciones
de cumplir, de modo que si no produce el resultado exigido es porque no
trato lo suficiente, porque tiene mala intencion, porque quiere perjudicarme,
porque es un inepto, porque no me respeta, porque es malo.

En la norma ética y en los mandamientos religiosos se exige desde el
supuesto de que el ser humano estéa en condiciones de cumplir, y que si no
lo hace es porque es malo, porque prefiere ser malo, porque el demonio lo ha
poseido.

Tercer malfuncionamiento:
la Autoimagen Idealizada
(Siguiendo una elaboracién de Karen Horney)

De nifios, junto al apoyo, carifio y cuidado, recibimos también indife-
rencia, conducta desigual, falta de respeto hacia nuestras necesidades,
falta de guia, actitudes desdefiosas, admiracion exagerada o falta de ella,
ninguna o excesiva responsabilidad, sobreproteccion, injusticia, discrimi-
nacion y promesas incumplidas, entre otras manifestaciones adversas.

Todo esto en un comienzo nos resulta incomprensible, ;qué hemos

34



hecho?, ¢por qué nos tratan asi?, json nuestros padres! Pero defensivamente
concluimos: deben tener razén. Entonces por amor a los padres y para
evitar la critica y el castigo, no los declaramos en falta a ellos sino nos
declaramos en falta nosotros, e intentamos no realizar aquello por lo que
nos rechazan, y realizar aquello que nos exigen.

Pero muchas veces no pudimos. Entonces descubrimos que podia-
mos ocultar y aparentar que cumpliamos con lo exigido. Pero esto no era
suficiente, porque tras definir defensivamente que nuestros padres tenian
razén, empezamos a validar el rechazo externo, a incorporarlo como
autorechazo; entonces comenzamos a descubrir que podiamos ocultarnos
lo rechazado y lo no-cumplido a nosotros mismos. Descubrimos el mecanis-
mo defensivo del auto-ocultamiento.

Producto de todo esto se establecieron en nosotros dos fuentes de
emociones negativas: una proveniente del mal trato, la reprobacion y el
rechazo, y otra proveniente del miedo y la ansiedad producto del oculta-
miento y del auto-ocultamiento. Y estas dos fuentes de emociones negati-
vas también pasan a ser ocultadas y auto-ocultadas.

Todo esto va haciendo de nuestra personalidad un sistema opaco,
pues nos fuimos oscureciendo ante nosotros aspectos de nuestra realidad
y nos fuimos llenando de olvido de nosotros mismos; y esto es lo que
determina que el redescubrimiento de lo real en nosotros requiera un pro-
longado tiempo de autoestudio, y que sea -aunque sanador al final- doloro-
SO en su proceso.

Es necesario insistir que en esta construccion de la personalidad no
hay culpa ni maldad, ni en nosotros ni en nuestros padres, quienes fueron
también criados asi por sus padres y asi por las generaciones hacia atras,
hasta lo remoto de los tiempos donde se hunde la pregunta sobre el misterio
que genero esta caida del ser humano desde su Esencia a su Personalidad.

Ahora bien, estos mecanismos de defensa a de ocultamiento y
autoocultamiento nos permiten convencernos que Nno Somos ese ser recha-
zado, ése que no cumplia las exigencias y expectativas, sino por el contra-
rio, somos la imagen deseada de nuestros padres, somos todo lo que ellos
querian que nosotros fuéramos.

Pero como estos mecanismos de defensa son imperfectos, el peligro
de que reaparezca en nosotros el autorechazo y el conflicto interior nos

35



parece demasiado cercano. Necesitamos asegurarnos de que se siga man-
teniendo este auto-ocultamiento creando una mayor distancia, para huir
mas lejos.

Esto se logra con otro mecanismo defensivo que constituye una
suerte de ‘segunda derivada’ y consiste en atribuirnos los rasgos deseados
y probados en cualidad superlativa. Asi por ejemplo, no es solo que nos
motive ser bondadosos con los demas, sino que somos la persona mas
buena del mundo.

Por efecto de este segundo mecanismo defensivo, nuestra idea de
nosotros mismos deja de ser sélo parcial -a través del autoocultamiento-
para pasar a ser irreal -a través de su engrandecimiento. Sin embargo para
nosotros, eta autoimagen es totalmente real. Y requerimos creerlo, pues ella
se convirtié en nuestro soporte de autoestima y en nuestra proveedora de
identidad y de significado para nuestra vida. Nosotros no nos identificamos
con nuestra personalidad, que esta dividida y contiene autorrechazo, sino con
nuestra autoimagen idealizada, que aparece como unificada y sin rechazo.

Esta Autoimagen Idealizada, que nos salvé de nifios, también nos
protege de adultos. Pero reconocido esto, tenemos que pasar a compren-
der que, con todo su valor original, ella se constituye en un impedimento
para nuestra sanacion hoy.

Por otro lado, como mecanismo de defensa, mas alla de sus imperfec-
ciones, nos genera una serie de nuevos problemas. En primer lugar, el dis-
tanciarnos superlativamente de nuestra realidad si bien sirve como defen-
sa, amplifica nuestra fragilidad ante el menor asomo del rasgo rechazado. Si
en mi autoimagen soy el mas bondadoso de los seres, un leve pensamiento
0 acusacion de maldad me amenaza con considerarme una persona abominable.

En segundo lugar, si bien el mecanismo es medianamente exitoso en
autoocultarnos nuestros rasgos rechazados, es menos exitosa en ocultar-
selos a los demas. Por ello dice el evangelio ‘antes vemos la paja en el ojo
ajeno que la viga en el propio’. Esto hace que el vinculo con los otros sea
amenazante. Dado esto, los seres humanos parecemos brindarnos un man-
to de proteccion defensiva mutua, y seguimos una suerte de clausula invi-
sible por medio de la cual no nos decimos unos a otros lo que vemos en el otro.

Hay un tercer factor que hace que la Autoimagen ldealizada perjudi-
que nuestro desarrollo, y es que si se nos asoma la sospecha de que no

36



somos aquello que ella retrata, entonces se apodera de nosotros su inver-
S0, una Autoimagen Autodespreciativa. Nos hundimos, entonces, desde la
conviccion de que nunca seremos capaces de estar a la altura de nues-
tro ideal.

Esto explica por qué no toleramos vernos un poco menos importan-
te, un poco menos inteligente 0 un poco menos simpatico; si la conviccion
de serlo superlativamente, se moviera un milimetro; por esa ranura se aso-
maria el abismo del auto-desprecio.

Para escapar a la amenaza de la Autoimagen Autodespreciativa la
persona sin saberlo restringe su vida, elude a las personas que no le van a
dar reconocimiento en concordancia a los rasgos de su imagen, evita los
ambientes y tareas que no le permitan estar a la altura, no escucha lo que
necesita no escuchar. Y asi, cuanto mas se aferra a su Autoimagen ldealiza-
da, mas evitara a quien se la amenace y mas buscara a quien se la ensalce.

Tenemos en conclusion que por sus limitaciones, la Autoimagen
Idealizada, de adultos, ya no s6lo deja de ser una solucidn exitosa, sino que
nos genera nuevos y numerosos problemas. Peor ain, se convierte en una
barrera para un real desarrollo.

Por ello es que en nuestra etapa adulta, nos conviene reconocer este
error cognitivo de creer que somos nuestra Autoimagen ldealizada, y co-
menzar a aceptar la existencia del conjunto de rasgos de nuestra personali-
dad, nuestra division interior y nuestros conflictos interiores. Ello nos abri-
ra las puertas para un real desarrollo.

Cuarto malfuncionamiento:
una serie de mecanismos especificos
(Siguiendo a G. I. Gurdjieff)

El funcionamiento de la personalidad contiene una serie de mecanis-
mos que evidencian su condicion de una estructura psicolégica
malfuncionante. Los describimos a continuacion.

Reacciones automaticas

El autoestudio nos permite reconocer que un determinado estimulo
genera una respuesta especifica. Por ejemplo: a una persona cuando la

37



ofenden golpea de vuelta, en tanto otra se siente herida y se aisla para vivir
su dolor. En el primer caso la reaccién puede percibirse mas facilmente como
automatica, en tanto en el segundo se puede invisibilizar, parece que no
hubiera reaccionado, parece que fue madura, reflexiond y no se dejé llevar
por la respuesta agresiva; y sin embargo ambas personas repetiran cada
vez esa conducta ante el mismo estimulo.

Incluso cuando un estimulo parezca generar una respuesta distinta,
un estudio mas atento permitira reconocer que el estimulo fue distinto, pues
también es dificil ver que muchas veces enfrentamos estimulos com-
puestos—dobles mensajes— en los que estan involucrados pensamien-
tos, emociones y conductas que pueden ser portadores de mensajes
diferentes. Pero si logramos hacer las distinciones, podremos ver que
una determinada combinacion de estimulos, al repetirse, generan la mis-
ma respuesta.

Corporalidad contracturada

Nuestra personalidad, por estar en conflicto interior y contener el
mecanismo de represién, contiene fuerzas opuestas, lo que produce un
resultado en el cuerpo equivalente a como si dos personas estuvieran ha-
ciendo un gallito. Estas fuerzas actuando en dos direcciones producen una
contracturacion en nuestro cuerpo. Esto en general no lo percibimos por-
que hemos perdido la capacidad de sentirnos. Pero si empezamos a en-
trenar y fortalecer nuestra atencion hacia nuestra sensacion corporal,
podremos reconocer este hecho, y veremos que se trata de una tension
permanente que no corresponde a situaciones coyunturales. Esta
contractura nos ocupa una cantidad de energia, nos desvitaliza, nos
quita flexibilidad, y constituye el soporte fisico de nuestras rigideces
mentales y emocionales.

Charlaautomatica

Para muchas personas, cuando aparece otra persona en escena es
como si esta persona les activara un botdn de ‘on’ que ‘encendiera’ las
transmisiones surgidas de su propia mente. Sencillamente comienza a ha-
blar en voz alta, de manera continua, sin que en realidad se interese en un
intercambio comunicacional. El otro s6lo existe como un auditor pasivo.
Cuando la otra persona hace un amago de intervenir en la conversacion, el
‘hablador automatico’ tiene incorporados ciertos mecanismos que son apa-
rentes respuestas, pero en verdad s6lo son muletillas que le permiten con-

38



tinuar con su emision. Estas personas, en ausencia de otro ser de carne y
hueso en escena, suelen sostener una ‘transmision automatica’ interna con-
tinua, sin volumen hacia el exterior.

Emociones negativas

Nuestra personalidad esté Ilena de emociones negativas sobre las
que no tenemos ninguna fuerza, salvo la de reprimirlas conductualmente y
esconder nuestra autopercepcion de ellas. Si odio, envidio o siento celos,
intento evitar expresar esas emociones, reprimiendo su conducta; y luego
intento no percibirlas a través de activar mi imaginacion (mas bien se activa
sola) y apretar mi musculatura (se aprieta sola) para no percibir la sensacion
directa de mis emociones.

Respecto de estas emociones, es (til distinguir entre sentirlas —su
manifestacion interior—y expresarlas —su manifestacion exterior o conductual.
Por aprendizaje rechazamos nuestras emociones negativas, queremos no
sentirlas, y no expresarlas. No sentirlas por el dolor que nos causan, no
expresarlas por el dolor que causamos a otros o porque nos inducen a
conductas que nos ponen en riesgo.

Si trabajamos interiormente, podremos separar la vivencia de la emo-
cion, respecto de la conducta que en nosotros esta automaticamente aso-
ciada a ella, y entonces podremos recuperar la posibilidad de sentirla sin
actuarla.

Tejido de habitos

Nuestra personalidad funciona como un tejido de habitos, desde
levantarme a tal hora todos los dias, hasta ofrecer ayudar a alguien que veo
en apuros. Lo esencial de un habito es que se manifiesta de manera repetitiva
y que no tengo fuerza para evitarlo.

Para reconocerlos como tales necesitamos proponernos no mani-
festarlos. Por ejemplo, puedo tener el habito de ayudar o el habito de apro-
vecharme de los demas. Si me propongo no hacerlo, veré que no puedo, asi
como si me propongo dejar de fumar no puedo. De este modo reconozco
que los habitos existen y que me dominan.

39



Identificacion

La identificacion es un mecanismo que ‘me tiene pegado’ a aquel
fragmento de mi personalidad que me tiene tomado en un determinado mo-
mento, como un actor que ya no sabe que él es el actor, y se identifica con
Su personaje, y se queda ‘pegado’ a ese personaje.

Asi, en un momento estoy identificado con un aparte mia que quiere
reflexionar sobre algo importante, pero un compafiero de trabajo me ofende,
y entonces paso a habitar mi parte resentida, y me quedo pegado al resen-
timiento sin poder volver a mi propdsito anterior de reflexionar sobre ese
tema importante. Y asi sucesivamente.

O bien quiero expresarle algo carifioso a mi pareja, pero aparece
automaticamente en mi el recuerdo de una conducta de ella que me hirio
hace un tiempo, y me quedo identificado (pegado) a ese resentimiento y ya
no puedo expresarle nada carifioso.

Un tipo particular de identificacion se conecta con mis ideas de como
las demas personas me tratan. Pienso por ejemplo que no me aprecian lo
suficiente, no me admiran como debieran, no me cuidan como debieran. Me
lleno de conjeturas sobre las razones de los otros para tratarme asi, y me
quedo pegado habitando ese agujero oscuro, sin poder salir a lo siguiente
que la vida me pone por delante, en el siguiente instante, a cada instante.

Imaginacion

La imaginacion es una forma particular de nuestro pensar automati-
co que consiste en visualizar situaciones que no estan en el presente. Lo
relevante es reconocer que no NS proponemos imaginar, que esa accion de
la mente esta instalada como un automatismo y se activa sola. Ella surge
como funcién defensiva, sea para eludir sentir o pensar cosas que me son
desagradables en el presente, sea para proveerme de emociones agradables
a través de la fantasia, sea para imaginarme realizando acciones que no me
atrevo o que me harian quedar bien, etc. Me puedo identificar tanto con mi
imaginacion que sus contenidos o temas llegan a parecerme reales.

Influenciabilidad

Ser influenciables surge de no tener nosotros una fuerza interna real,
porque nuestra personalidad no se construy6 sobre lo propio, sino a través

40



de la incorporacion de lo ajeno. Para recibir influencias y no sucumbir a
ellas, necesitamos tener algo propio, surgido denuestras propias experien-
cias y pensamientos. Eso nos permitiria recibir una propuesta exterior y
cotejar con nuestra experiencia y pensamiento, si la aceptamos o no. Desde
nuestro actual desconocimiento de nosotros mismos, creemos que hoy lo
hacemos asi, creemos que aceptamos un buen consejo, y no podemos dar-
nos cuenta que ese CONSejo entra en un espacio de vacio interior.

Habitos motrices

Podemos reconocer que nuestras posturas motrices son repetitivas,
que son habitos motrices. Para reconocerlo basta con que nos proponga-
mos variarlos: caminar mas rapido, sentarnos de un modo diferente, bajar
los hombros, subir el angulo de la barbilla, etc. Respecto de todos estos
habitos, cuando nos lo proponemos podemos variarlos durante algin corto
rato, pero muy luego recaemos en nuestra motricidad habitual.

Proyeccion

Esta funcion es equivalente a la identificacion, en base a otra meta-
fora. Describe la idea de que yo no veo al otro sino algo mio que proyecto
en el otro como en un telon, Asi, lo que veo en el otro es un aspecto mio.
Esto significa que no me relaciono con el otro, ni siquiera con un personaje
interior del otro, sino con una parte mia teloneada en el otro, desde otra
parte mia que ocupa mi escenario interior. A través de este mecanismo logro
que mi polaridad interior quede convertida en polaridad exterior.

Quinto malfuncionamiento.
Fijacidn en una de las tres orientaciones del psiquismo
(Enfoque de Karen Horney)

El conflicto interior en nuestra personalidad se instala a partir de que
las personas tenemos tres orientaciones posibles para relacionarnos con el
mundo -“movimiento hacia”, “movimiento contra” y movimiento de aleja-
miento” de la gente. Desde otra caracterizacidn, las tres tendencias son: la
personalidad docil, la agresiva y la desapegada.

El error cognitivo consiste en definir como incompatibles las tres
orientaciones, y en vez de vivirlas como un baile de alternancias, optemos
por unay nos instalemos de manera rigida y compulsiva en ella, a la vez que

41



buscamos eliminar o reprimir las otras dos. Esto genera un desgarramiento
del psiquismo en tres direcciones contrapuestas, e instala las bases para el
conflicto interior.

Cuando la persona opta por una tendencia, genera inhibiciones, an-
siedad y temor ante la aparicion de las otras tendencias, y por lo mismo
realiza grandes esfuerzos por reprimirlas, y por negarse a si misma que las
posee.

Al escuchar la descripcion de las tres orientaciones, muchas perso-
nas comienzan a reconocer o redescubrir lo que tienen de las otras dos a
pesar de haber optado por una. Para que el resurgimiento en la conciencia
de las tendencias negadas o rechazadas no sea amenazante, necesitamos
abrirnos a la comprension del paradigma transpersonal que sostiene como
validas y compatibles las tres orientaciones.

Examinemos ahora la descripcion que hace Horney de las tres orien-
taciones.

Movimiento haciala gente

El tipo docil se mueve hacia la gente, esto es, con una marcada
necesidad de afecto y aprobacién. Tiende a exagerar su cordialidad y los
intereses en comun con los que estan a su alrededor, y a pasar por alto lo
que lo separa. Como esta orientacién implica la decision de no enfrentar,
busca que lo quieran, lo deseen, lo amen, lo acepten, lo aprueben; busca ser
necesario e importante para los demas, y en particular para “una persona”.

Considera que estos deseos son totalmente “naturales”; pero en
realidad esta eclipsado por la insaciable necesidad de sentirse seguro. Esta
necesidad es tan abrumadora que todo lo moldea. Desarrolla cualidades
carifiosas, aprecia las necesidades ajenas, manifiesta simpatia, ayuda, apro-
bacion; trata de complacer a los otros en lo que esperan de él; se hace
abnegado, ddcil, considerado, agradecido, generoso.Da a los demés lo que
esta impelida a necesitar de ellos, y se siente profundamente turbada si la
retribucion no se materializa.

Se ciega a que en el fondo los otros no le importan gran cosa, y que
los ve como hipdcritas y egoistas; porque necesita persuadirse que quiere
a todo el mundo, que todos son buenos y dignos de confianza; falacia que
le ocasiona decepciones y contribuye a su inseguridad.

42



Desarrolla otra serie de rasgos destinados a evitar miradas rencoro-
sas, peleas o competencia. Tiende a subordinarse, a ocupar un segundo
lugar, seréa conciliadora y no manifestara rencor. Cualquier deseo de ven-
ganza o triunfo esta tan profundamente reprimido que se extrafia de recon-
ciliarse tan facilmente y de no guardar resentimiento. Tiende a aceptar res-
ponsabilidades. Se acusa a si mismo antes que a los demas, y da excusas
frente a una critica inmerecida.

Como toda clase de conducta agresiva es tabu, genera inhibiciones
respecto a las actitudes afirmativas, de autoridad, criticas, dominantes,
buscadoras de éxito. También suele inhibir hacer cosas para él, para su bien
o deleite, 0 gozar con ellas. Puede llegar a que si la experiencia no es com-
partida y no es grata al otro, para él pierde gratificacion y ain sentido. Goza
a través del placer que la experiencia le causa al otro. Esto le empaobrece la
vida y acentda su dependencia de los demas.

Se auto-percibe como débil e impotente. Cuando se ve abandonado
a sus propios recursos se siente como un bote al que le cortan las amarras.
El sentimiento de que no puede luchar o competir genera una debilidad real.
Admite abiertamente su debilidad ante si y ante los demas.

Desde su tendencia a subordinarse coloca a los demas como supe-
riores, mas atractivos, mas inteligentes, mejor educados, mas meritorios.
Frente a las personas arrogantes o agresivas, su sentimiento de incapaci-
dad se hace ain mayor. Subestima sus talentos, sus cualidades y ain sus
bienes materiales.

Tiende a valorarse por la opinién que los demas tienen de él. Cual-
quier desaire lo inhibe. Cualquier critica o abandono es un peligro terrible, y
puede llegar a hacer casi cualquier cosa para ganar la estima de la persona
que lo amenaza asi.

Sus valores son: bondad, simpatia, amor, generosidad, abnegacion,
humildad. Son anti-valores: egoismo, ambicion dureza, inescrupulosidad y
dominacién.

Genéricamente, la represion de las tendencias opuestas refuerza las
dominantes. Al analizar al tipo ddcil, encontramos diversas fuerzas agresi-
vas fuertemente reprimidas. Encontramos una gran falta de interés real por los
demés; tendencias parésitas o explotadoras inconscientes, actitudes de desa-
fio o resistencia pasiva, necesidad de destacarse y de vivir triunfos vindicativos.

43



Historias clinicas mostraran que las rabietas de los cinco a los ocho
afios desaparecieron dejando paso a una docilidad general. La modestia y
la bondad invitan al aprovechamiento; la dependencia de los demas crea
vulnerabilidad, lo que lleva a una sensacidn de ser desairado, descuidado y
humillado si la requerida cantidad de afecto o aprobacidn no es obtenida.

Necesita reprimir las fuerzas que van en la otra direccidn en su inte-
rior, porque para el tipo décil los sentimientos o expresiones de hostilidad
pondrian en peligro la necesidad que tiene de que los demas le sean agrada-
bles y ser estimada por ellos. Cualquier conducta agresiva o asertiva la
juzgara cruel o egoista.

Cuanto mas fuertes los impulsos agresivos, mas fuerte la necesidad
del ddcil de reprimirlos; mas se retrae, mas esté de acuerdo con lo que digan
los demas, siempre queda en segundo plano, y en general las tendencias de
docilidad son reforzadas.

Ahora bien, los esfuerzos inconscientes no impiden que los impul-
sos reprimidos operen, pero lo hacen en acuerdo con la estructura de la
personalidad: domina en nombre del amor, se enoja por lo egoistas que son
los otros que no le dan lo minimo que él necesita después que les ha dado
tanto, etc. Si la furia aparece, la accién represiva ya inconsciente da lugar a
sintomas como jaqueca o dolor de estomago, etc.

El docil, al subordinarse, evita la friccion y puede estar en armonia
con los demas; pero también es un medio de no contactar su necesidad de
destacarse. Si deja que los demas se aprovechen, lo entiende como genero-
sidad y bondad, pero también sirve a la evitacion de que aparezca su ten-
dencia aexplotar.

A este tipo, el amor se le aparece como la Uinica meta digna de lucha,
sin él la vida es futil y vacia; todo pierde significado sin una relacion amo-
rosa que le preste sabor. Ello es coherente porque en el amor logra integrar
tendencias compulsivas contradictorias: es del agrado del otro, pero puede
dominarlo en nombre del amor; puede ocupar un segundo lugar y a la vez
destacarse para el compafiero: que €l lo atienda y celebre; puede dar salida
a sus tendencias agresivas como actos nobles para cuidar la relacion; y
puede expresar sus cualidades carifiosas en un contexto mas seguro. Por
ello piensa que cuando encuentre el amor, todo se arreglara.

Piensa: soy débil y timido, pero con mi pareja estoy protegido; se

44



dara cuenta y me dara lo que necesito sin exigirlo ni imponerlo; me protege-
ra y yo podré apoyarme en su fuerza, la iniciativa que no tengo por mi me
surgira para hacerla feliz, o incluso haria cosas para mi por el placer que le
causarian. Estar sélo es una tortura, no puedo gozar de nada que no com-
parto, me siento perdido y angustiado, si salgo solo me recuerda lo humi-
Ilante que es que nadie me quiera; tengo que planear para no estar sélo los
sabados. Si encuentro el gran amor, todo tendra sentido.

No tengo confianza en mi, como me van a querer si son todos mas
atractivos e inteligentes que yo; si me conocieran de verdad no me estima-
rian; pero si encuentro a mi hombre, para él tendré toda la importancia. Asi,
el amor se vuelve para él en un espejismo.

Movimiento contralagente

En esta orientacion hay predominio de las tendencias agresivas. El
supuesto incuestionado es que todo el mundo es hostil, y que la vida es
una lucha de todos contra todos. Suele tener una capa de suave cortesia,
imparcialidad y fraternidad. Su conviccion es que €l es un buen hombre, y
actGa con benevolencia, mientras nadie dude de que es €l quien manda.Su
“fijacion” responde igualmente a una angustia basica, aunque el miedo no
parezca existir en él; pues todo lo encamina a ser, convertirse o al menos
parecer duro.

Sus necesidades nacen de su conviccion de que el mundo es una
arena donde solo sobreviven los mas aptos, y el fuerte aniquila al débil. El
fin egoista es la ley suprema. Las variaciones del dominio son infinitas:
franco ejercicio del poder, manipulacion indirecta, eminencia gris, sadismo.
Puede ejercer dominio intelectual, emocional o fisico. Puede explotar a los
otros, burlarlos, o servirse de ellos. Sus relaciones las ve desde el punto de
vista de lo que puede obtener: dinero, prestigio, vinculaciones, apoyo, etc.

Considera los sentimientos como sentimentalismos necios, el amor
tiene un papel insignificante, lo que busca en sus parejas es que sean un
aporte a su prestigio social, riqueza, etc. No ve razon para ser considerado
con los demas: que cada quien se ocupe de sus asuntos.

Odia reconocer el miedo, y empleara medidas draconianas para do-
minarlo: se obligara a permanecer en una casa vacia aunque tema un asalto,
0 atravesar pantanos donde hay serpientes para superar el miedo que le
causan.

45



Hace cuéanto puede para ser un buen luchador. Esta siempre alerta'y
se lanza sobre cualquiera para demostrar que domina. Nunca le aparece la
culpa. Reconocer un error le parece una imperdonable debilidad y una com-
pleta tonteria. Qué error puede existir si de lo que se trata es de afirmar lo
que se desea y conseguirlo. Como en su vision todos son ambiciosos y
codiciosos, se ampara en esto para juzgar que su filosofia de vida es realis-
ta. Sabe ser estratega, medir sus fuerzas y las de su adversario.

Al ahogar los sentimientos, esta en las mejores condiciones para
funcionar como una maquina bien engrasada en pos de su objetivo. Los
molestos sentimientos no lo distraen ni lo alejan de su meta. Conseguir lo
que desea es su fin, los medios pueden ser “flexibles”.

Aparece como carente de inhibiciones para imponer sus deseos, dar
Ordenes, expresar su cdlera o defenderse. Pero sus inhibiciones existen, y
estan en el area emocional, en las manifestaciones de amistad, afecto, com-
prension, goce desinteresado. Para él, la falta de piedad es fuerza, la falta de
consideracion hacia los demas es honradez, y la persecucion de fines egois-
tas es realismo. El entusiasmo por una causa o el filantropismo, la caridad
cristiana o la preocupacion por la sociedad los considera impulsos fingi-
dos. Rechaza la simpatia y la amistad real, igual que sus imitaciones: docili-
dad y contemporizacion. Pero es capaz de respetar un espiritu amistoso y
fuerte.

¢Por qué rechaza los sentimientos humanos mas suaves con tanta
violencia, hasta sentir nauseas frente a una conducta afectuosa en otros?,
¢por qué desdefia la expresion de compasion?. Expulsa a los mendigos de
su puerta porque le “parten el corazon”, puede insultarlos, negar la peticion
mas sencilla con vehemencia. Desprecia los “sentimientos blandos” de los
otros. Y todo ello porque ha declarado la guerra a su blandura interior. El
superhombre de Nietzche ve cualquier forma de compasién como una quin-
ta columna, un enemigo que opera desde el interior. La blandura es la raiz de
la docilidad para ellos. En su interior habita una compasion real por el men-
digo, una necesidad de acceder a su ruego, una vocacion por ayudarle.
Pero hay otra necesidad mayor que se superpone, y que le hace negar estas
necesidades con violencia, expresadas en la violencia hacia el otro.

Su camino para fundir sus tendencias divergentes las pone en el
reconocimiento. Ser reconocido combina la predominancia sobre los demas
junto con la expresion de aprobacion de los demas. Por ello el reconoci-
miento se convierte en el espejismo salvador que persigue.

46



Movimiento de alejamiento de la gente

A este tipo de individuos la vinculacion con la gente le resulta into-
lerable, y la soledad o el alejamiento aparecen como un modo para evitar
relacionarse. Acomparia a esta actitud un entumecimiento de la experiencia
emocional, una inseguridad de lo que uno es, lo que uno quiere, odia, de-
sea, teme, cree o le molesta.

Las personas desapegadas, se ven a si y a otros con una especie de
“interés objetivo”, como mirarian una obra de arte. Desarrollan una actitud
de espectador ante si mismos y ante la vida en general. Se hacen eximios
analizadores de los procesos y las estructuras. Lo caracteristico es su nece-
sidad de poner distancia emocional, hacia los demas y hacia si mismos. Se
las arreglan para no tener relaciones emocionales con los demas —ni por
amor ni por lucha, ni por cooperacion ni por competencia.

Trazan alrededor de ellos una especie de circulo méagico en el que
nadie puede penetrar, y esta es la razén de que superficialmente se lleven
bien con la gente. Reaccionan con ansiedad cuando el mundo se inmiscuye
en sus asuntos. Las cualidades que adquieren van en la linea de la necesi-
dad primordial de no verse comprometidos.

Una cualidad principal en este sentido es la de bastarse a si mismos,
y la expresion mas positiva de ello es la ingeniosidad. Como Robinson
Crusoe, tiene que ser ingenioso para poder sobrevivir solo. Otra cuali-
dad es la de restringir sus necesidades. La idea es mantenerlas en una
escala que no le exija gastar mucho tiempo y energia en dinero para
pagarlas.

Se conduce de modo tal de no estar jamas unido a nada ni nadie que
se haga indispensable para él. No dejar que nada importe mucho. Le moles-
talo gregario. Evita lacompetencia, el prestigio y el éxito. Le molesta mucho
la enfermedad, y la considera una humillacion porque lo obliga a depender
de los demas.

Insiste en adquirir sus conocimientos directamente en lugar de repe-
tir lo que han dicho otros. Eso le da independencia. Necesita el retiro, como
la persona que en un hotel no quita el letrero “no molestar”.

Una persona desapegada se irrita si los demas no le dan importancia,
lo considera un atropello. Pero le molesta compartir experiencias pues la

47



otra persona puede turbarle. Su negativa a seguir a los otros, o a competir le
dan un sentido de valor, de integridad, que contribuye a valorar su indepen-
dencia. Pero la evidencia de que es una independencia defensiva es que ella
esta al servicio de no ser influido, coaccionado u obligado, y el individuo se
muestra hipersensible a la aparicion —que €él ve o supone— de estas inten-
ciones de parte de los otros. Evita las obligaciones y de ser necesarias
quiere que sean por el menor tiempo posible: evita firmar contratos, tomar
créditos o casarse.Al curso del tiempo, por su condicion inexorable, lo toma
como una coaccion. Llegar al trabajo cinco minutos antes es una manera de
darse una ilusion de libertad.

El que otras personas esperen que él haga ciertas cosas o proceda
de un modo especifico le provocan irritacion y rebeldia; rehlye hacer rega-
los porque se espera de él que en las fechas de cumpleafios haga regalos.
Se conforma exteriormente a las reglas para evitar fricciones, pero en su
interior rechaza las reglas y normas convencionales. Considera los conse-
jos como un acto de influenciabilidad y en Gltima instancia de dominacion,
y por ello los rehtye, aunque puede haber anexa una intencién inconscien-
te de desilusionar a los demas.

Toma su independencia como algo que lo pone por encima de los
demas, pues los otros son dependientes, y ello es un rebajamiento, una
condicién no-crecida. Asigna valor de superioridad a su “torre de marfil”.

Pero nadie puede soportar el aislamiento, aun siendo particularmen-
te fuerte e ingenioso, o sintiéndose extraordinariamente importante. Por
ejemplo, cuando su sentimiento de superioridad se debilita por un fracaso o
escalada de conflictos interiores, no soporta estar solo y busca
frenéticamente afecto y proteccion.

La necesidad de superioridad se caracteriza porque aborrece las lu-
chas de competencia, no quiere destacarse mediante un esfuerzo, aspira a
que los tesoros de su interior sean reconocidos sin un esfuerzo de su parte,
su grandeza oculta debe ser percibida sin que él tenga que hacer ningn
esfuerzo. La “parte real” de su tesoro es que ha elaborado un enriqueci-
miento interior no mostrado de su vida intelectual y emocional, la que no
muestra, no expresa y no comparte.

Otra fuente de validacion de superioridad es su rareza, su condicion
de persona especial. Esto surge de su necesidad de permanecer separado y
distinto de los demas. Se puede ver a si mismo como un tapiz oriental, inico

48



ensu clase y combinacion de colores, inalterable. Al apreciar su inalterabilidad
aumenta su rigidez. Busca elaborar su personalidad, darle mayor pureza y
lucidez, insiste en que no se inyecte nada intrinseco, porque representaria
mérito ajeno.

El principal cuidado del desapegado respecto de un tercero es: ¢va a
inmiscuirse en mi vida, querra influir en mi o me dejara en paz?

Su vida emocional no sigue un patron tan rigido como la de los otros
dos tipos, porque sus “prop6sitos” son negativos o evitativos: no compro-
meterse, no necesitar, no ser influida. Por tanto su “pintura emocional”
dependera de los deseos que han quedado vivos dentro de su orientacién
negativa. Aunque la orientacién negativa requiere igual un “oscurecimien-
to” de tipo general de los sentimientos, pues ellos generan necesidad y
dependencia. El sentimiento se mantiene mas vivo en los libros, los anima-
les, la naturaleza, el arte, etc. Dan expresion a su sentimiento a distancia
segura de los demas. Antes de entregarse al sentimiento, examina si no
arrojara potencialmente cualquier amenaza de dependencia.

El miedo a dejarse ganar por la gratificacion del placer, o de que éste
influya sobre su libertad lo inclina al ascetismo. Ante el opacamiento de las
emociones, hay mas valoracion del intelecto. Se aspira a que razonar y
conocer mentalmente los problemas los resuelva.

Aprecia que le den importancia, pero abomina que lo apremien o lo
fuercen. Rechaza lo que no concuerda con sus ideas de si y de la vida en
general, le molesta que pretendan cambiarlo, porque quiere liberarse de lo
que le molesta sin cambiar su personalidad; esta tan dispuesto a observar,
como decidido interiormente a permanecer como es.

El movimiento de alejamiento de la gente tiene como componente
positivo buscar serenidad e integridad. Permite pensamientos originales,
elaboracion intelectual, etc. Si la persona desapegada es arrojada a un con-
tacto intimo, le pueden surgir desordenes funcionales, alcoholismo, depre-
sion, incapacidad de trabajar, estados psicopaticos, etc.

Hay que considerar que la tendencia neurética del desapego, como
mecanismo defensivo, da una sensacion de seguridad mientras funciona, y
produce angustia cuando deja de funcionar. Mientras pueda mantener la
distancia esta segura, pero si alguien entra a su circulo magico, su seguri-
dad se ve amenazada. Por ello tiene panico si no puede mantener una dis-

49



tancia emocional. Entre el amor y la independencia, sin vacilar por un se-
gundo optan por la independencia.

Su panico es tan grande porque carece de herramientas para afrontar
la vida, y por ello la necesidad de mantenerse alejado y evitar la vida. Ante
una situacion dificil no puede conciliar, ni luchar, ni cooperar, ni imponer
condiciones, ni amar ni ser despiadado; es tan indefenso que s6lo puede
huir y ocultarse. Su defensa es semejante a una ciudad medieval protegida
por una sola muralla, si se asalta esa muralla, queda desprotegido ante el
enemigo. Tal posicion justifica la ansiedad ante la vida en general. EI des-
apego la hace inerme a cualquier trato realista con la vida.

Salir del desapego representa el terror a verse sumergido en la masa
amorfa, o a perder su originalidad, o verse expuesto a la coaccion y a la
explotacion de las personas agresivas, como resultado de su total indefen-
sion. Y aun el temor a volverse loco, lo que puede ser tan vivido que nece-
sita una seguridad completa contra esa posibilidad. Loco significa para él
que abandonar su desapego representaria enfrentar directamente sus con-
flictos, y que no podria sobrevivir a ellos, quedaria como un arbol hendido
por un rayo. Las personas muy desapegadas tienen una aversion invenci-
ble a los conflictos internos.

En su historia personal, la persona antes de resignarse al desapego,
ha pasado por episodios de docilidad y dependencia, por la agresion y la
rebelion; hasta que se arroja al aislamiento. En contraste con los valores
nitidos de los otros dos tipos, sus valoraciones son altamente contradicto-
rias. La funcion principal del desapego neurdtico es entonces finalmente
mantener inactivos los conflictos de importancia. Es la defensa mas radical.
La evasion.

Sexto malfuncionamiento:
la fragmentacion de la personalidad en tipos psicoldgicos
(A partir de Oscar Ichazo y Claudio Naranjo)

La personalidad se va estructurando en un proceso de
fragmentaciones sucesivas: primero en tres orientaciones, luego en tipos
psicoldgicos, para finalmente desagregarse en multiples Pls. Aca veremos
el malfuncionamiento de la fijacion en tipos psicologicos.

El hecho de que las multiples personalidades humanas puedan redu-

50



cirse a algunos pocos tipos fundamentales es un hecho interesante que
invita a comprenderlo. El principio es que a una escala, las personas poseen
una gran diversidad, pero contempladas a una escala mayor aparecen cier-
tos rasgos comunes arquetipicos que separan a las personas en grupos
psicoldgicos. Esto guarda una analogia con lo que en el plano fisico son las
razas.

Quizas la tipologia méas conocida en este momento es el Eneagrama,
que se particulariza por haberse instalado sobre un simbolo de gran anti-
gliedad y enorme profundidad, y que ademas ofrece una serie de propues-
tas sobre la dinamica y estructura de la personalidad. EI Eneagrama postula
nueve centros de gravedad psicologicos, en torno a los que se nuclea cada
tipo. Para cada tipo, este sistema describe sus grandes distorsiones o
malfuncionamientos, facilitindonos un muy buen mapa para nuestro
autoestudio.

El Eneagrama es un simbolo antiguo originado en escuelas espiritua-
les, y fue presentado al occidente contemporaneo por G. |. Gurdjieff, y lue-
go Oscar Ichazo lo presenta como alojamiento de una tipologia de per-
sonalidades.

Ichazo introduce el Eneagrama como una herramienta de trabajo que
representa la estructura del ego (en la terminologia de este libro: la persona-
lidad). Ichazo defini6 cinco dominios del Ego, y representé a cada uno en
un Eneagrama diferente, instalando en cada caso los nueve tipos corres-
pondientes. Los cinco dominios son: Fijacion, Pasion, Trampa, Virtud, e
Idea Santa. La Fijacion es el aspecto intelectual del Ego. Cada Fijacion es
sanada por una Idea Santa y cada Fijacion esta sostenida por una Trampa.
Por otro lado, a cada Fijacion corresponde una Pasion, el aspecto emocio-
nal del ego, y cada Pasion es un movimiento compensatorio por la carencia
de una Virtud.

Veamos los tipos del 1 al 9 en la caracterizacion de Ichazo:

Fijaciones: resentimiento, adulacion, vanidad, melancolia, avaricia,
cobardia, planificacion, venganza, indolencia.

Trampas: perfeccionismo, libertad, eficiencia, autenticidad, observa-
cion, seguridad, idealismo, justicia, blsqueda.

Ideas Santas: santa perfeccidn, santa voluntad, santa armonia, san-
to origen, santa omnisciencia, santa fortaleza, santa sabiduria, santa
verdad, santo amor.

51



Pasiones: ira, orgullo, engafio (mentira), envidia, avaricia, miedo, gula,
exceso (lujuria), pereza.

Virtudes: serenidad, humildad, verdad, ecuanimidad, desapego, co-
raje, sobriedad, inocencia, accion.

Para efectos de comprender los tipos psicolégicos del Eneagrama
como malfuncionamientos, tenemos que comprender que estan presenta-
dos como fijaciones y como pasiones. Es decir, como nueve arquetipos
condicionados, como nueve grandes fragmentaciones de la personalidad,
cada uno cumpliendo la misma condicidn de la personalidad de ser una
entidad malfuncionante.

Séptimo malfuncionamiento:
el guion de vida
(Siguiendo una elaboracién de Eric Berne)

Un séptimo malfuncionamiento de nuestra personalidad consiste en
que ella se despliega en el tiempo a través de un programa que actia como
un guion de vida.

Todos estamos familiarizados con los guiones de peliculas y de obras
de teatro, pero no sabemos ver que nuestra vida se desarrolla de acuerdo a
un guion similar, el que toma forma en nuestros primeros siete afios de vida,
y es la fuerza psicolégica que nos impulsa hacia un cierto destino. Este
guion se forma bajo la influencia, el ejemplo y la presion paternas, y se
instala en nuestra personalidad. Este guion es la personalidad en accién, y
aporta una pauta de acciones, pensamientos y emociones para cada situa-
cion, y un destino o finalidad a la vida.

El guion se nutre de mitos, cuentos de hadas, libros, comics, pelicu-
las, seriales de tv, juegos de roles, y toda influencia mediética elaborada
como una historia. Pero también de las historias de vida narradas sobre
alguien de la familia, partiendo por los abuelos 0 més atrés. Los padres
tienen un peso muy grande en la formacion del guion, porque en el contexto
de la primera infancia, al nifio sus padres se le aparecen como gigantes,
como hadas u ogros, porque son tres o cuatro veces mas grandes que €l y
porque tienen poder incluso sobre su vida y su muerte, causandoles por
ello dependencia, miedo y arrobamiento.

El guion de vida decanta cuando el nifio descubre alguna historia

52



CON un 0 una protagonista que parece encajar con ella o él. En algiin mo-
mento, tratando de descifrar por qué dicen tales cosas de él, por qué le
pasan tales cosas, por qué siente tal cosa o la otra, se encuentra con algun
protagonista que parece vivir lo mismo. Entonces dice: ese soy yo, 0 esa
soy yo. Al crecer, pasa de los libros infantiles a un mundo méas romantico y
de aventuras. Estas nuevas historias vistas o leidas en la segunda infancia
y en la adolescencia le dan nuevos modelos de personajes y nuevas histo-
rias en las que se pueden reconocer continuidades, o resonancias con el
guion infantil, o generar un guion superpuesto y en convivencia con el
anterior. Pasados los 18 afios el joven ya esta listo para empezar a represen-
tar el guion definitivo.

Pero todo esto lo olvida después totalmente. Puede pensar a veces
que las cosas que le ocurren se deben a la suerte 0 mala suerte, al designio
de dios 0 a la fuerza del destino, sin poder reconocer que esta ante un
programa o guion creado durante su infancia. El analisis de guiones busca
recuperar para la persona el descubrimiento de esta trama, y permitirle esca-
par de él si ésta lo lleva al desastre, o posibilitarle renunciar del todo al
guion, y comenzar a vivir una vida no programada.

Fisioldgicamente, programacion significa facilitacion, creacion de un
camino de menor resistencia. Funcionalmente, significa que un estimulo
dado evocara con un alto grado de probabilidad una respuesta ya estable-
cida. Fenomenolégicamente, la programacion paterna significa que una res-
puesta esta determinada por las directrices paternas, microsurcos previa-
mente grabados, cuyas voces pueden oirse si uno escucha atentamente lo
que se habla dentro de su propia cabeza.

El nifio nace libre, pero pronto aprende lo contrario. Durante los dos
primeros afios es programado principalmente por la madre. Alli se ve quién
domina, si la madre o el nifio. La programacion paterna determina cuando se
manifiestan los impulsos y cudndo las restricciones. De la disputa entre la
realizacion del deseo y de la exigencia de renuncia emerge la paciencia. De
la lucha por el deseo y la prohibicion a satisfacerlo emerge la astucia.

De los seis a los diez afios, el nifio va al colegio y se desplaza por el
vecindario. Solo tiene por ahora un esbozo de su guion. Empieza a mirar el
mundo con la pregunta: ;qué puede ocurrirle a las personas como yo?
Tiene una nocidn del papel que juega, pero no sabe ain cémo llevarlo
adelante. Tiene que encontrar algiin argumento en el que encaje el material
de su guion, y algin héroe que le muestre el camino.

53



El argumento y el héroe se le aparecen en libros, peliculas, historias
de parientes, profesores, etc. Al encontrarlo dice: esta sera mi vida. Por eso
es tan importante conocer su historia o cuento favorito.

El guion entra de a poco, por repeticion, por insistencia, por presion,
a partir de cientos y miles de vivencias a lo largo de su vida infantil. Un nifio
puede incluso recordar cuando cedi6 finalmente y acepto el desenlace del
guion que descubrié que le correspondia.

Ahora, para comenzar a descubrir estos guiones de vida, podemos
guiarnos por algunas pistas:

-El guion es sélo parcialmente inconsciente. Haciendo las preguntas
adecuadas podemos obtener informacion sobre él. El primer set de pregun-
tas son: cudl es el tema del guion, quién es el protagonista y cual es el
desenlace. Otras preguntas para conocer la matriz del guion son:

-¢cudl es el lema o precepto favorito de sus padres? (da la clave del

antiguion)

-¢qué clase de vida llevaban sus padres?

-¢cudl es su prohibicion paterna? (los sintomas en general son un

sustituto del acto prohibido y también una protesta contra él, lo que

hace que la liberacidn de la prohibicién puede curar los sintomas).

-¢qué tenia ud. que hacer para hacer sonreir o reir a sus padres? (esto

da el vamos, que es la alternativa a la conducta prohibida).

-Se necesitan ciertas escenas precisas para avanzar consecuente-
mente hacia el desenlace.Las escenas se arman con tiempo. Nadie se queda
sin bencina en forma instantanea, esa escena normalmente empieza unos
dias antes cuando el indicador se acerca a cero, pero lo deja para mas tarde.

-Las personas llevan sus guiones en la cabeza bajo la forma de voces
paternas que les dicen qué hacer y qué no hacer, y sus aspiraciones en
forma de imagenes infantiles de como les gustaria ser, y con este material
montan su espectaculo.

-Existen guiones muy marcados por ciertas etapas de la vida. Por
ejemplo, el del momento del nacimiento, en que la madre le dice al hijo que
ha tenido mala salud desde que nacio él. Si hay evidencias de esto, dificil-
mente el hijo se podra sacarse la culpa.Pero si el padre le dice que el pade-
cimiento es fingido, entonces el guion sera ambiguo, contendra odio, anhe-
lo de venganza, hipocresia o actitudes de abuso o explotacién. Este

54



‘matricidio’ de nacimiento suele crear un guion de villano. Otros guiones
adquieren su fuerza durante el periodo de lactancia, donde se marcan con
fuerza las relaciones y las expectativas del nifio sobre lo que merece. Lemas
de lactancia son: ‘Todavia no es la hora’; ‘siempre que estés dispuesto’;
‘siempre que yo esta dispuesta’; ‘apresurate’; ‘el que muerde deja de chu-
par’; ‘mientras la madre fuma’; ‘perdona, sono el teléfono’; “;por qué estas
tan inquieto?’; ‘nunca tiene suficiente’; ‘que se tome el tiempo que quiera’;
‘¢verdad que es increible?’. Estas ‘“declaraciones paternas” asientan creen-
cias sobre si mismo y sobre el mundo. Por ejemplo, puede concluir que este
es un mundo bueno y que él lo hara mejor; o bien que este es un mundo
malo pero lo mejorard; o que este es un mundo duro y dificil y no se puede
hacer nada; o bien que este es un mundo podrido y que le da lo mismo lo
que ocurra, etc.

-Cada casa tiene sus leyes de conducta y tipos de reaccion. En una
casa cuando las cosas se ponen mal, se supone que uno se enoje. En la casa
de al lado se sienten heridos, en la otra culpables, en la otra asustados, y
asi. Entonces la semilla que cae y surge como nifio en una casa, se forma de
acuerdo a esas leyes y formas de reaccion, y tendria otras si hubiera ‘caido’
en la casa de al lado. Las leyes de conducta y las reacciones se aprenden de
los padres, y sin embargo cada persona afirma que su forma de reaccionar o
conducta es natural y espontanea. En una casa, por ejemplo, esta escrita la
ley de lucirse, y ello se vuelve un programa cuando ve una vez tras otra el
placer de la madre cuando lo hace y su desencanto cuando no lo hace. O
bien la ley puede ser: no me haga esperar; no me conteste; no me levante la
voz. O por el contrario: deja que se tome su tiempo; ya lo va a hacer solo; él
siempre cumple, siempre anda ordenado, siempre se porta bien, se puede
contar con él para cualquier cosa, etc, etc.

-Hay un momento en que la persona decide cual va a ser su emocion
0 actitud predominante. Ha experimentado con el enojo, sentirse herido,
culpable, asustado, incapaz, taimado, virtuoso o triunfante; descubre que
algunos son reprobados, de otros consigue indiferencia, y hay uno que es
el mas efectivo. Ese se convierte en su ‘truco’, el que puede persistir por el
resto de su vida. Un truco entonces es una emocion entre todas las posi-
bles que utiliza habitualmente una persona en ‘los juegos que juega’. Las
personas que ocupan el truco del enojo se enojan si se les dice que su enojo
es un truco, y las personas que ocupan sentirse ofendidas se sienten ofen-
didas si se les dice que ese es el truco que ocupan.

-La construccion de los guiones se conecta con las ilusiones infan-

55



tiles, las que tienen que ver con recompensas por ser buenos y castigos por
ser malos. Existen personas con guiones de ‘nunca abandones’, y la ilusion
es que si aguantan lo suficiente recibiran la recompensa. Hay ilusiones
universales, como ser inmortal, omnipotente e irresistible; que luego son
reemplazadas por ilusiones condicionales: si me porto bien tendré dulces.
No hay padre que no haya dicho a su hijo de alguna forma: si haces lo que
yo te digo, todo ira bien. Para el nifio eso significa ‘si hago lo que me dicen
seré protegido por seres magicos y todos mis mejores suefios se volveran
realidad. Y si las cosas no van bien no es porque la magia haya desapareci-
do, sino porque yo no he sabido cumplir con lo que habia que hacer’.
Cuando el conde Tolstoi entra en combate, grita ultrajado: ¢por qué dispa-
ran contra mi, si ami todo el mundo me quiere? La madre le ha dicho que es
tan maravilloso que todo el mundo lo quiere, y el golpe psicolégico mas
devastador para un ser humano es vivir una experiencia que muestra que su
querida madre lo engafi6. Hay ilusiones dramaticas, como la del nifio que
cree que puede evitar que su padre muera si €l es bueno. Si finalmente el
padre muere, concluye que fue porque no fue lo suficientemente bueno, o
definitivamente porque él es malo. La gente actlia a veces haciendo contra-
tos privados con Dios: si no tengo sexo, Dios me enviara un milagro; o si me
sacrifico por mis hijos, o si me arrastro en la procesion. Y asi, pueden ir
cambiando las ilusiones, pero pocos parecen poder llegar a vivir sin ellas.
Una de las ilusiones mas dificiles de abandonar es la de la autonomia o
autodeterminacion humana.

-La adolescencia es el momento del ensayo antes de que el especta-
culo se presente al publico. En esta etapa en que los padres no estructuran
el tiempo del hijo completamente, se abre el espacio de exploracion. Aqui se
sustituyen los héroes magicos o miticos por figuras mas viables de emular.
Se aprende mas sobre los villanos reales, y contra qué o a favor de qué tiene
que luchar. El espacio para generar un antiguion surge de que los nifios se
dan cuenta muy pronto de que sus padres tienen varias caras en su carac-
ter, una en el cuarto delantero y otra en la pieza de atras, y frente a esto
toman posicion en la adolescencia. Pueden considerarlo como un ejemplo
de la hipocresia en el mundo. El cuarto delantero representa el antiguion,
donde dominan los preceptos paternos, mientras que el cuarto trasero re-
presenta el guion, donde esta la verdadera accion. Por ello en la adolescen-
cia la persona se atormenta entre su guion y su antiguién. Trata de seguir
los preceptos de sus padres, luego se rebela contra ellos, y acaba siguiendo
la programacion de guion hecha por ellos. Hacia el final de su adolescencia,
cuando se gradia de la universidad, ha tomado una decision. O sienta
cabeza y sigue los preceptos, o se suelta y se desliza cabeza abajo hacia el

56



desenlace de su guién. Es probable que siga este rumbo escogido hasta los
cuarenta. Aca vuelve el dilema, y puede pasar del guidn al antiguion o
viceversa.

-Lamadurez se pone a prueba cuando la persona comienza a situarse
en ambientes externos, tras salir de los ambientes supervisados y protegi-
dos. Antes de esto, es posible sobrevivir a los fracasos, en general se tiene
una siguiente oportunidad. Son ensayos mas que representaciones en re-
gla. Durante la madurez la naturaleza dramatica del guidn aparece en todo
su esplendor. Cada persona representa uno de tres papeles principales:
salvador, perseguidor o victima, con el otro actor principal en uno de los
otros papeles. Todas las luchas en la vida son luchas para cambiar de lugar
en el triangulo.

-Los guiones de vida pueden tener definido su momento final. Mu-
chas personas pueden responder a la pregunta: ¢cuanto tiempo va ud. a
vivir? La vitalidad en la vejez también puede estar escrita en el guion. Y la
muerte es finalmente un acontecimiento, una puesta en escena. ¢Quién
estara junto a ti en tu lecho de muerte?, ¢ cuales seran tus Gltimas palabras?,
¢cuales seran las Ultimas palabras de ellos?, ¢ cual seréa el lema de la lapida?,
¢Cudl sera tu testamento? Estas repuestas muestran nuestros objetivos vi-
tales. Prever este momento puede ser una importante herramienta terapéu-
tica: ¢asi que esto era todo?, ;para esto fue que vivi?, ;para demostrarles
que no tenian razon?, ;para darles en el gusto a fin de que se quedaran
contentos?

-Los guiones pueden contener una maldicion o maleficio. Algunos
ejemplos son: vas a terminar como tu abuelo, enfermo, alcohdlico; eres
igual al inGtil de tu padre; eres un genio y vas a triplicar el patrimonio de la
familia, eres un justiciero como tu abuelo, y vas a liderar un movimiento de
cambio social, etc. Una madre les decia a sus hijos que todos acabarian en
el psiquidtrico: y efectivamente todos lo hicieron, s6lo que unos como pa-
cientes y otros como psiquiatras. Un tipo particular de maleficio es el del
‘diablillo’. Por bien hechos que la persona tenga sus planes, en cualquier
momento aparece y lo desbarata todo. Por mucho que avance la persona
subiendo la piedra por la montafia, aparecera para distraerlo y la piedra
volvera a rodar hasta abajo. El diablillo hace su primera aparicion cuando el
nifio de un afo tira la comida al suelo con un alegre brillo en los ojos,
esperando a ver qué haran los padres. Si ellos se rien, seguira haciendo
travesuras; si le pegan se agazapara, y después revolvera la vida desde las
tinieblas, metiendo su rabo en todas las buenas obras.

57



-Otro componente a descubrir en el guion es el hechizo. Consiste en
una orden negativa que le impide quitarse de encima la maldicién. Ejemplos
son: deja de quejarte, no reclames por todo, nunca aceptas lo que te dicen,
etc. El hechizo es la parte mas importante del mecanismo del guion, y su
intensidad varia, desde: Portate bien y quédate tranquilo; no seas demasia-
do ambicioso; a otros como: no se lo digas a tu padre, mantén la boca
cerrada; hasta: si lo haces te haré tragar los dientes. Los hechizos pueden
poner en una situacion dificil al nifio, pues pueden y suelen ser distintos los
que provienen de cada uno de los padres. La mama le dice: no te hagas el
listo, y el padre le dice: a ver qué pilleria sabes hacer.

-Luego podemos descubrir en el guion la existencia de las provoca-
ciones, originalmente un mensaje paterno que estimula la conducta que
Ilevara al maleficio: témate el tltimo trago; no vas a dejar que se salga con la
suya, no te vas a echar para atras ahora, etc. Suele escucharse detras un ja,
ja, ja. Para el nifio, es como el canto de una madre-sirena que como a Ulises
lo arrastra hacia las rocas de su perdicién: qué torpe es, siempre anda bo-
tando todo, ja, ja, ja; hasta cuando va a seguir haciendo tonteras; no los
dejes salirse con la suya. O bien: tU puedes, todo saldra bien, tu haras la
diferencia. Si un nifio esta en su cabeza acosado por 6rdenes contradicto-
rias, no encontrard una salida de conducta al mundo exterior. Los padres
transmiten prescripciones como: trabaja mucho, sé una buena chica, ahorra
tu dinero, sé siempre puntual. Ahora bien, estas prescripciones, como por
ejemplo, ahorra todo, se puede topar con una contradiccion que dice: juégalo
todo. Vivimos llenos de estas contradicciones.

-También es posible que existan en el guion antidotos a la maldicion:
un rompe-maleficio o rompe-hechizos. Existen algunos como el de la bella
durmiente, pero otros son sadicos: las cosas mejoraran después de tu muer-
te. ElI rompe maleficio puede estar definido para cuando tengas tres hijos,
para después de los cuarenta afios, o para cuando tu madre se muera.

-Los guiones también contienen permisos. Los preceptos negativos
o prohibiciones, por el contrario, son obligaciones. Ser atractiva o tener
éxito no son cuestiones de anatomia sino de permiso paterno. La anatomia
hace a una chica bonita, pero es la sonrisa del padre la que la hace resplan-
decer. Los nifios hacen cosas, son bellos, o tienen logros o se portan bien,
para sus padres. O son estlpidos, débiles y fracasados, también para ellos.
Generalmente aprenden del padre del mismo sexo y lo hacen para el padre
del otro sexo.Un paciente dijo una vez: no necesito que me digan que no
tome trago, necesito que alguien me dé permiso para no hacerlo, porque

58



alguien en mi cabeza me dice que no puedo dejar de tomar. Un permiso da la
posibilidad de ser flexible en vez de responder a los patrones fijos. Esto no
es lo mismo que la educacion permisiva, que son una serie de reglas que
obligan a la permisividad.

-Otro componente que surge en el guion es el ‘descifrador’, a partir
de que los seres humanos no somos criaturas coherentes y transparentes,
en la manifestacion paterna se pueden encontrar cuatro aspectos:

*lo que el padre dice que quiere decir

* lo que un espectador ingenuo cree que quiere decir

* el sentido literal de lo dicho

* lo que el padre queria decir ‘en realidad’

El “descifrador’ se propone descubrir lo que los padres quieren decir
en realidad, para mantener su proteccion o al menos su supervivencia. Por
lo demas, él quiere a sus padres, y por ello quiere agradarles, y para hacerlo
debe descubrir qué quieren en realidad. De ahi que para cada directriz, por
muy indirectamente manifestada que sea, trata de extraer la esencia impera-
tiva.

Dada la incoherencia humana, la comunicacion paterna esta llena de
directrices ocultas y peor atn, contradictorias. Por ejemplo, una hbil mesera
suscitaba admiracion por su destreza con las bandejas y copas. Cuando
van sus padres al restoran, su madre le dice ‘ten cuidado, mi amor’, y la
mesera por primera vez pierde el equilibrio y rompe las copas. En esa comu-
nicacion de lamadre, ‘ten cuidado’ significa ‘falla para que yo pueda decirte
¢ Vvez que tengo razon en decirte que tengas cuidado?’. O un padre borracho
le dice a su hijo que es muy chico para tomar, puede significar: crece rapido
y ponte a beber, para que tu mama sepa que saliste ami 'y no aella. O al nifio
a quien su padre le dice: eres un estdpido, el nifio concluy6 que para com-
placerlo debia comportarse como estlpido, porque su padre no queria ‘lis-
tos’ en la casa.

-En conexion con el descifrador que descubre lo que en verdad quie-
ren los padres, y se dispone a cumplirlo, surge otro personaje del guion que
ocupa la misma informacion, pero para ‘salirse con la suya’. Es el ‘pequefio
abogado’. Asi se vuelve un experto en descubrir lo que quiere, tolera, exci-
ta, exaspera, hace sentir culpable, impotente, asustado, herido, etc., a sus
padres y otros adultos significativos, y también descubre los ‘resquicios
legales’ que le permitan, sin infringir la “legalidad de las leyes paternas’ la
obtencion de sus deseos desarrollando argumentaciones —tipo ‘abogado

59



del diablo’- que le permiten mantener la conviccion de que sigue condu-
ciéndose como un nifio obediente y bueno. Los padres creen por su parte
haber dictado una ley que cubria su propdsito, sin tomar en cuenta la astu-
cia del abogado de cualquier nifio.

El guion operante se constituye a partir de los modelajes y de las
exigencias paternas, en tanto el guion declarado lo hace a partir de los
consejos, declaraciones verbales, sermones y opiniones dichas por sus
padres. Por ejemplo, una madre puede decirle al hijo del policia que no siga
una actividad tan arriesgada, pero el nifio la ve escuchar con deleite el relato
que hace el padre de su Gltima aventura. La reaccién conductual de la madre
modela el guion operante, y el juicio de la madre sobre la profesion crea el
guion declarado. El intento de satisfacer un guion operante con condena y
un guion declarado bienintencionado genera contradicciones, y situacio-
nes asombrosas, como la de la chica a quien en el guidn decia: caete muerta,
y el guidn declarado tenia el precepto de ponerse siempre calcetines para
no resfriarse. Cuando se tir6 del puente, llevaba puestos los calcetines.

El objeto del analisis de guiones es liberar a la gente para que pue-
dan abrir el acceso a su esencia, abriéndose paso a través de la Babel de sus
cabezas, hasta que el Nifio dice: esto es lo que yo quiero hacer, y quisiera
hacerlo a mi modo.

60



CAPITULO I

LA TEORIA DE LOS PERSONAJES
INTERIORES Y LA SANACION

La sanacion psicoldgica la podemos definir como un proceso de
autotransformacion, lo que significa llevarnos mas alla de nuestra forma.
Ello porque la propuesta transpersonal es que hoy existe un espacio ya
sano en nosotros, que es nuestra esencia, y que esta bajo o mas alla de
nuestra forma. Asi, sanar no es primeramente corregir nuestra personalidad,
sino habitar otro lugar de nosotros mismos: cambiarnos de barrio en nues-
tra ciudad interior.

Ahora bien, funcionamos en el mundo primeramente desde ella nues-
tra personalidad. Por ello requerimos también sanarla a ella, en el sentido
que ella se integre y armonice, que sus manifestaciones no sean dafiinas
para nosotros y para los otros.

Pero ocurre que no podemos sanar nuestra personalidad desde ella
misma. Necesitamos aprender a habitar nuestra esencia, y desde sanar nues-
tra personalidad Este ir a nuestra esencia al principio es ir a nuestra capaci-
dad de pensar de manera propia y libre, no desde el pensamiento rigido y
condicionado que caracteriza a nuestra personalidad. Esta al alcance de
todos dar este primer paso de ocupar nuestro pensamiento libre, que es
mas inteligente y sano que nuestro pensamiento condicionado.

Habitar mi esencia es un entrenamiento, para el cual existen varios
métodos. Pero lo central es que habitar mi esencia es al mismo tiempo des-
habitar mi personalidad. Si voy mas alla de mi personalidad es que en ese
momento no estoy identificado con ella, ella queda a alguna distancia de mi,
y por ello, puedo “verla’. Ello me permite conocerla. La sanacién comienza
cuando con el consentimiento de mi personalidad desde mi esencia. La auto-
transformacion ocurre a través del auto-estudio y del auto-conocimiento.

El autoestudio comienza con el estudio tedrico de la estructura y los
malfuncionamientos de mi personalidad, pues ello posibilita el posterior
estudio practico. El estudio tedrico es un inicio de la auto-transformacion,
pues mi mente ya comienza con ello a transformar su manera de pensar.

61



Luego viene el auto-estudio y el auto-conocimiento practico de mi
personalidad. Este es un segundo paso en mi auto-transformacion, pues me
transformo de un ser que no se conoce en un ser que se conoce, Yy este
autoconocimiento produce movimientos en mi estructura de personalidad,
la flexibiliza y vivifica en algin grado.

Pero mi posibilidad de autotransformacion va mas alla, pues me es
dada la posibilidad de ir liberandome de mis habitos y condicionamientos,
es decir, de la forma estructurada que es mi personalidad. Esto significa que
la compulsion de actuar desde mi habito se va atenuando, su fuerza sobre
mi se va debilitando, lo que implica que voy adquiriendo un cierto poder
sobre los habitos instalados en mi.

La auto-transformacion es entonces la practica a través de la cual
una persona se toma a si misma y se conduce desde habitar su personalidad
a habitar su ser mas esencial o psiquismo no-condicionado para desde alli
ir integrando su propia personalidad respecto de si misma, y a ésta con su
ser esencial, siendo estos dos movimientos las dos caras de una misma
moneda.

El ser esencial o Yo reconoce y se sorprende de los malfunciona-
mientos de su personalidad, y se duele de sus sintomas. Ese Yo es la fuente
de motivacion y el agente activo del proceso. El es quien reemergera y se
fortalecera a través del proceso.

Ira conociendo el funcionamiento de su personalidad, y podra reco-
nocer que hasta ahora ella ha tenido un funcionamiento auténomo y domi-
nante, pero al conocerla'y comunicarse con ella descubre que puede llevar-
la a una nueva armonia interior, vinculada a una jerarquia sentida como
superior, sana, vivificada, integrada y armonizada.

En un sentido genérico, la auto-transformacion es el camino para irse
liberando de los distintos malfuncionamientos, a través de ‘soltar’ la perso-
nalidad, separarse de ella'y verla como una piel o una coraza, yen el proceso
ella se va resquebrajando, haciéndose porosa, permitiendo que reaparezca
la tierra viva que hay bajo ella.

En lo principal, el proceso de auto-estudio y de auto-transformacion
es un trabajo practico, que desde la Teoria de los Personajes Interiores tiene
un significado y un procedimiento muy preciso, cual es el estudio y trans-
formacién de nuestros Personajes Interiores (Pls). Esto porque ellos son

62



las ‘unidades funcionales’ o ‘sujetos psicologicos interiores’ que se requie-
re conocer y transformar.

A continuacion expondremos la teoria de los Pls y su metodologia
para la sanacién o autotransformacién, y cerraremos con un breve alcance
a como ella es aplicable para la transformacion de los malfuncionamientos
especificos.

La Teoria de los Personajes Interiores

La TPI es un modelo descriptivo de la estructura y funcionamiento
del psiquismo y un método de autotransformacion que se inscribe en la
corriente transpersonal. Su nombre surge de proponer que nuestra perso-
nalidad esta constituida por ‘unidades funcionales’, a las que llama Perso-
najes Interiores (PIs). Ellos tienen su propia ‘individualidad’, sus propias
reglas de funcionamiento, su propia ‘racionalidad’ y su propia fuerza, auto-
noma de mi mente ‘racional’.

Estos Pls son los “actores sobre el escenario de mi personalidad’.
Ellos son nuestra paleta de colores, la materia prima de nuestra riqueza
interior, los depositarios de todas las conductas con las que funcionamos
en el mundo y nos relacionamos con los otros; también son los deposita-
rios de todas nuestras dificultades, sintomas, y sufrimiento emocional; y
finalmente son los agentes defensivos que nos cuidan de sufrimientos in-
soportables.

Los Pls son los actores programados del sistema programado que es
mi personalidad. Ellos son quienes actiian mi condicionamiento, en ellos
esté radicado mi condicionamiento. Ellos son la ‘fuerza operante’ de mi
psiquismo condicionado, ellos son los que portan las ideas y las con-
ductas formateadas, los que deciden y hacen las cosas por si mismos.
Por todas estas caracteristicas ellos se pueden constituir en nuestro
‘objeto de estudio’.

A su vez, constatamos que ellos son “asequibles’, que su psiquismo
unidimensional es un psiquismo real, que ellos pueden convertirse para
nosotros en sujeto de comunicacion. Podemos ‘subjetivizarlos’. Y no sélo
eso, ellos tienen la capacidad de aprendizaje, pueden ser reeducados, pue-
den vivir una transformacion.

63



Tenemos entonces que nuestra personalidad contiene a —0 es un
agregado de- estas ‘unidades funcionales’ que pueden ser a su vez
(como particula y onda) nuestro objeto de estudio y nuestro sujeto de
comunicacion.

A todos nos es posible constatar que nuestros Pls son una realidad,
y una ‘normalidad’. Ellos son el material real de nuestra personalidad. El
impaciente, el timido, la generosa, la envidiosa, el esforzado, el trabajolico,
el perezoso, la seductora, el manipulador, la gentil, el sacrificado, el maton,
la simpatica, la responsable, el sacador de vuelta, la madre abnegada, el
amigo paleteado, el esposo fiel, el libertino, laamiga entretenida, el ayudador,
la pafio de lagrimas, el matdn del grupo, la exitosa, etc., etc., todos estos son
mis Pls.

Cada uno de ellos tiene su propia vision de mundo, su juicio y con-
viccion sobre la gente y sobre como debe conducirse. Esa es su viday a ella
se aferra. En tanto ‘unidad funcional’ de nuestra personalidad, sus convic-
ciones definen el sentido de su vida.

Asi, el Pl criticon tiene por mision en su vida criticar, y no puede sino
hacer eso, y si se le impide hacerlo es como si se le estuviera quitando la
vida. Por eso se aferraa su ‘ser unidimensional’ y a su ‘vida unidimensional’
cuyo sentido y fin es criticar.

Ninguno es ontoldgicamente malo ni prescindible. Algunos causan
dafio 0 me causan dafio. Algunos potencian mi vida, otros la complican, e
incluso otros la boicotean. Pero una comprension esencial es que mis Pls
no son Yo. Ellos estan en mi psiquismo condicionado, yo los tengo, en
cierto sentido constituyen mi ‘identidad’, pues a través de ellos permanez-
co en los mismos habitos y soy en el tiempo ‘idéntico a mi mismo’. Pero
ellos no definen mi ser. Mi ser soy Yo.

Desde mi Yo puedo aprender a relacionarme con ellos, sanarlos,
reeducarlos e integrarlos; y a través de ello nos transformamos y nos armo-
nizamos nosotros. Por ejemplo, podremos lograr que el trabajolico volunta-
riamente trabaje un poco menos para que Yo pueda disponer de tiempo libre
y energia para otros aspectos de mi vida; o que el timido se atreva un poco
mas a exponer sus puntos de vista, para Yo ser mas asertivo, etc. La garantia
es que estos cambios nadie los impone, y cada quien los emprende s6lo si
los define como deseables.

64



El principio general es que tendremos menos conflicto interior, me-
nos auto-rechazo, mas integracion, mas armonia y mas creatividad en tanto
mas y mejor conozcamos a nuestros Pls, y més relaciones creemos con ellos
y entre ellos.

Una de las cosas valiosas que descubrimos es que cuando nos re-
chazamos, cuando rechazamos a un P, en realidad quien lo rechaza no soy
Yo sino otro PI. No es mi psiquismo libre el que rechaza, es mi psiquismo
condicionado el que contiene el auto-rechazo.

En su aspecto practico el método consiste en conocer a nuestros Pls
y tratarlos como a un ser de carne y hueso, porque ellos son mente, cuerpo
y corazon: definen la vida de una cierta manera, sienten de una cierta mane-
ra y actian de una cierta manera; y a la vez pueden escuchar, aprender,
comprender, reeducarse y cambiar.

Al realizar este proceso, que es conducido desde mi psiquismo esen-
cial 0 Yo, voy descubriendo que todos los malfuncionamientos de mi perso-
nalidad estan encarnados en mis Pls, y que en mi relacion con ellos los
puedo -se pueden- ir sanando.

Por ello este modelo y método terapéutico lo formulamos como ‘La
sanacion de nuestros personajes interiores’.

Cémo soy: la puerta de entrada al autoconocimiento

Al emprender un camino de autoestudio podemos llegar a reconocer
que actualmente no nos conocemos. Conozco un autorretrato de mi o
autoimagen idealizada, que contiene algunos rasgos seleccionados y
superlativizados, pero no mi personalidad completa. Es importante enton-
ces partir —como linea de base- por registrar mi autorretrato. Me iré sorpren-
diendo después al ir ampliando este autorretrato, incorporando los compo-
nentes olvidados o reprimidos de mi personalidad.

Para hacer este autorretrato, la pregunta: ;como soy? es la puerta de
entrada. Ella me aporta un conjunto de Pls: simpatico, esforzado, tolerante,
ayudador, entretenido, etc., con los que nos identificamos. Ellos son en
general el conjunto de rasgos aprobados y valorados por nosotros, y en
ocasiones, rasgos que no nos gustan pero que tenemos asumidos como
propios.

65



Hay otra serie de rasgos que aungue no incorporo espontaneamen-
te, al serme recordados cuando los nombran otros, los reconozco como
existentes en mi, tan s6lo que no estan al centro de la imagen que quiero
proyectar, y se me olvidan. Este nuevo listado ya es un autorretrato ampliado.

Pero puedo ampliarlo mas, porque luego estan los rasgos que decla-
ro tener ‘a veces’, o ‘tarde, mal y nunca’. ¢Por qué la baja frecuencia con
que aparecen me hace considerar que no los tengo? No porque el Halley
pase cada sesenta afios no existe. Para que un rasgo aparezca tiene que
existir. Entonces, podré decir que los tengo en un grado bajo o de aparicion
con poca frecuencia, pero son parte de mi autorretrato. Esto da una nueva
ampliacion.

Después estan los rasgos que sé que no me gustan de mi. Sé que los
tengo, pero estoy todo el tiempo tratando de eliminarlos. Los tengo exiliados
de mi autorretrato. Este grupo de rasgos, aunque no me sea grato, requiero
incorporarlos. Es llamativo que respecto de los rasgos que me gustan digo
‘yo soy’ y de los que no me gustan ‘yo tengo’.

Mas alla estan algunos rasgos que no me gustan de mi, y que estan
en la categoria de ‘inconfesables’. Hago todo lo posible por reprimirlos y
por olvidar que los tengo. Se requiere ya un importante grado de desarrollo
personal para tolerar decirme que tengo esos rasgos.

Finalmente puedo aceptar la idea de que existen rasgos en mi que ni
siquiera sospecho que pueda tenerlos o que declaro enfaticamente que no
los poseo, pero que la teoria dice que podrian existir en una zona a la que
Ilamo inconsciente, aquella a la que no llega la luz de mi atencién o mi
conciencia.

La caracterizacion de los Pls

Hemos partido dando nombre a nuestros Pls. Ahora puedo empezar
a caracterizarlos como quien caracteriza a un personaje teatral. Al hacerlo,
mi rasgo se corporiza, se vuelve personaje. Por ejemplo, si digo que soy
atarantado, diré que tengo un PI que es “El atarantado”. Para caracterizarlo
me puedo ayudar de dibujos, fotos o cualquier material que me ayude a
darle vida. Y tras representarlo, puedo describir sus caracteristicas, re-
conocer cuando aparece, qué lo activa, c6mo se comporta, etc. Y asi con
todos mis Pls.

66



Si el conocimiento de mi mismo es el conocimiento de mis Pls, enton-
ces, un cabal conocimiento de mi consistira en conocer el total de mis Pls.
Para ello puedo —haciendo una analogia con los albumes de foto de la
familia- crear el album de mis Pls. Como nuestros Pls aparecen y desapare-
cen, se nos olvida su existencia; a aquel que nos costé tanto descubrir se
oculta de nuevo en nuestro inconsciente. Por ello es muy enriquecedor
crear este album de nuestros Pls, como un registro grafico. Al ampliar el
conocimiento de nuestros Pls, iremos adquiriendo una visién mas completa
de nosotros mismos, que nos transformara nuestra idea de cdmo somos.

La autotransformacion no pasa por eliminar Pls

Tomemos como ejemplo que tenemos un PI trabajolico. Su vida se
orienta por el mandato de trabajar y su psiquismo condicionado
unidimensional no incorpora la conducta de descansar. El P1 trabajélico no
sabe ver ni responde por mi ser; él s6lo puede ver y atender a su funcion.
Dada su conviccién dogmatica de que la vida es trabajar, €l rechazard y
buscara eliminar al Pl perezoso que probablemente también tenemos, pues
no lo deja trabajar. En este ejemplo, la persona esta identificada, es decir, da
el valor, al Pl trabajolico. Pero su Pl perezoso no esta “ni ahi” con eso, pues
para €l la vida es descansar. El quisiera eliminar al trabajolico, pero en esta
personalidad el poder esta del lado del trabajolico, entonces lo Unico que le
queda es ‘sacar la vuelta’ cuantas veces pueda. Desde estos dos Pls, asi es
la realidad, y por ello viven en conflicto. Desde mi Yo, la realidad es otra.
Nuestro Yo, que es mas profundo, inteligente y flexible, accede a la realidad
de la complementariedad funcional de estos Pls. El Yo sabe que trabajar y
descansar son dos funciones complementarias que Yo puedo armonizar, de
acuerdo a los contextos de la realidad.

Por ello el Yo no necesita eliminar a ningn PI. Al tener autoridad
legitima sobre ellos puede comunicarse y generar que por aceptacion el
trabajolico salga del escenario cuando el Ser necesita descansar, y lo llama
de nuevo cuando el Ser necesite trabajar. No lo elimina, porque sabe que
cumple una funcion necesaria. Y por otro lado, el Pl descansador también
saldra de escena cuando el Ser necesite trabajar, y el Yo lo traera cuando
necesite descansar.

Asi, los propios Pls querran aceptar su ‘relocalizacion’ en la nueva
estructura de nuestro psiquismo, bajo la nueva jerarquia psicologica natu-
ral o legitima en la que el lugar central pasa a tenerlo el Yo.

67



Entonces, nos acercamos a nuestros Pls primeramente como objeto
de estudio, sabemos que los podemos corporizar y caracterizar de un modo
analogo a como caracterizamos al personaje de una obra de teatro. Les
damos nombre, descubrimos sus rasgos, los dibujamos, los vestimos. Les
damos visibilidad, materialidad, corporalidad, realidad. Ahora existen para
nosotros como pequefios seres, en cierto sentido, separados y en cierto
sentido, vinculados a nosotros, a su vez dependientes e independientes.

La comunicacion con nuestros Pls

Tras conocerlos, ahora podemos-a través de imagineria y de otros
métodos auxiliares, como la dramatizacion- comunicarnos con ellos, tal como
lo hariamos con un nuevo amigo en el barrio, en el colegio o el trabajo. Asi
de real es el hecho de convertirlos en sujetos.

Al hacerlo, podremos preguntarles como es su vida, cuales son sus
motivaciones y sus convicciones, las razones por las que se comportan
como lo hacen, y lo que quieren lograr. Y constataremos que ellos pueden
responder, si logramos efectivamente instalarnos en ellos y hablar desde
ellos, lo que requiere un entrenamiento. A través de imagineria, y permitién-
doles expresar lo que les surja —de una manera analoga a la idea de la
asociacion libre— los escucharemos decir —para gran sorpresa nuestra— sus
propias verdades, visiones, demandas, reclamos, deseos, etc. Recibiremos
asi noticias sobre nosotros mismos que nunca imaginamos tener.

Pero hay alin algo mas que podemos hacer, y es comunicar a nues-
tros Pls entre si. Frente a cualquier tema en que tengamos un problema, una
incertidumbre, un deseo que no realizamos o algo que hacemos a pesar de
saber que nos hace mal, puedo abrir mi Escenario Interior y convocar a re-
union a todos los Pls relacionados a ese tema, y llevarlos a dialogar entre ellos.

Con este procedimiento puedo resolver conflictos interiores y favo-
recer el logro de metas, lo que solo ocurrira si realizo el proceso desde mi Yo,
dandoles confianza a los Pls al proceder de modo imparcial, como un justo
mediador. Asi permitiré que se comprendan, y que puedan integrarse al Ser
Unico que somos.

Como un aprendizaje adicional, podremos darnos cuenta que mu-
chos de nuestros Pls que creiamos tener encerrados bajo siete Ilaves igual
se estaban comunicando hacia fuera. S6lo que no nos dabamos cuenta de

68



ello. Tenian que hacerlo a espaldas nuestras, pues nosotros no toleraba-
mos verlos, y efectivamente no los veiamos. Creiamos entonces que al
comunicarnos con terceras personas lo haciamos desde una sola voz, pero
aunque efectivamente tenemos un vocero al que le damos el rol oficial, en
realidad emergen de nosotros mas voces que la voz oficial, con mensajes
muchas veces contrarios a los de la voz oficial. Por ello resulta comprensi-
ble que las otras personas hayan reaccionado o reaccionen ante nosotros
de maneras incomprensibles para nosotros desde el supuesto errado de
que lo Gnico comunicado por nosotros eman6 de nuestra voceria oficial.

La sanacién desde la Teoria de los Personajes Interiores

La sanacion consiste en dar vida a nuestra personalidad, a través de
dar vida a nuestros Pls —resucitar a los muertos. El método consiste en
conocer y reeducar sus malfuncionamientos especificos y aportarles una
comprension y una vinculacion con lo real. Esto permite y produce la inte-
gracion y armonizacion de nuestra personalidad, deshaciendo el autorechazo
y el autocultamiento.

Asi como para conocer cualquier tema requiero estudiarlo, para co-
nocer a mis PIs requiero estudiarlos. Esto lo puedo hacer por medio de la
auto-observacion y por medio de mi memoria de mi mismo. Con ello puedo
ir descubriendo qué los mueve, ante qué reaccionan, qué piensan y qué
sienten, generando con ello un completo retrato y caracterizacion del con-
junto de mi personalidad.

Como muchos de ellos se nos esconden 0 no los queremos ver,
requiero paralelamente ir adquiriendo confianza y fortaleza interior para
atreverme a mirar a los ojos a todos mis PIs.

La autotransformacion comienza cuando acepto que mi personali-
dad -mi forma de ser- no es mi Ser, y tomo distancia de ella para convertirla
en mi objeto de estudio. Para realizar esto, visualizar mis rasgos como Pls
permite “corporizar” mi mundo interior y ponerlo frente a mi.

Descubrimos que ellos son efectivamente pequefios seres, pues cada
uno de ellos tiene ‘cabeza, cuerpo y corazén’. S6lo que son seres
‘unidimensionales’, es decir, su vida psicolégica tiene una sola dimension,
los mueve un solo concepto o idea, una emocién y una conducta. Esto los
convierte en las ‘unidades funcionales’ de nuestra personalidad.

69



Al estudiarlos podemos reconocer algo fundamental, cual es que
ellos tienen una autonomia funcional, y desde ella toman por turnos pose-
sion de nuestra personalidad sin que nosotros tengamos dominio sobre
esta danza de alternancias; y al hacerlo, nosotros somos en ese momento
ellos y nuestro psiquismo es en ese momento unidimensional. De hecho
nuestra personalidad es una rotacioén de manifestaciones unidimensionales.

Ahora bien, estos PIs junto con ser condicionados son
descondicionables. Ellos estan rigidizados pero podemos vivificarlos tal
como el mufieco de madera de Gepeto se convierte en Pinocho. Es muy
impresionante que ellos puedan ser subjetivizados, es decir, pueden abrirse a
informacion nueva, reconsiderar sus convicciones, e ir desrigidizando su forma
de pensar, a lo que puede seguir la desrigidizacion de las conductas y de las
emociones. Este proceso lo hago comunicandome directamente con ellos. Al
hacerlo, puedo conocer su vida subjetiva, sus propésitos y sus razones.

Desde el paradigma racional hemos aspirado a resolver nuestros
conflictos a través del intento de eliminar o reprimir a los Pls que rechaza-
mos en nosotros. Pero podemos constatar que este camino no ha sido
eficaz, y nuestra personalidad vive en conflicto interior. El camino que de-
bemos seguir es otro, y parte por reconocer como propios —como no-
rechazables— a todos los Pls. Aunque esto sea emocionalmente ingrato, es
un paso ineludible hacia la integracion y armonizacion de la personalidad.
Es obvio que no podemos integrar y armonizar lo que no consideramos
como una parte nuestra. En vez de eliminar, entonces, iniciamos un proceso
de asumirlos dentro del territorio de nuestra personalidad, para luego en-
tender a cada uno de nuestros Pls al servicio de una cierta finalidad, y con
conexiones entre ellos que no conocemos ni comprendemos.

Para poder hacerlo, necesito disponerme en primer lugar a tolerarme.
Esto requiere de fortaleza interior, porque nos exige “tragarnos” todo lo que
somos en el presente. Sélo después de ser capaz de tolerar los rasgos que
rechazo en mi, puedo pasar a comunicarme con ellos, a darles voz como
sujetos, a escuchar lo que tienen que decir. Sin ello lo Gnico que quiero es
que no existan, que no estén en mi.

Esta accion de comunicacién y comprension de mis Pls va produ-
ciendo vinculaciones entre ellos, y comenzamos a vivenciarnos como seres
integrados. Es importante enfatizar que este es un proceso que se realiza en
el espacio de la educacion, y requiere los tiempos de los procesos de apren-
dizaje. Cambiar el enfoque de como he intentado resolver mis problemas, y

70



disponerme a reconocer como propio lo que siempre he rechazado y queri-
do eliminar, no es rapido ni facil.

Lo que propone la TPI es vincular mi personalidad con mi esencia o
psiquismo vivo, para a través de ello ir vivificando mi personalidad. En un
psiquismo vivo todas las partes se articulan en un todo, los opuestos son
complementarios, todo elemento cumple una funcién necesaria dentro de
un todo organico, los componentes no estan separados ni en antagonismo
entre si, el organismo como un todo no esta en antagonismo con el ambien-
te u organismos mayores al interior de los cuales habita.

El proceso de autoconocimiento y autoestudio se realiza desde nues-
tro Yo. Al hacerlo comienza a surgir una jerarquia interior natural, pues los
Pls sabran que estan ante el Sefior de la Casa. Los Pls reconoceran que el
Yo tiene un saber y una mirada superior a la de ellos, y le irdn concediendo
el lugar de la legitima autoridad. EI Yo esta al servicio de nuestro Ser en su
totalidad, en tanto un Pl esta sélo al servicio de si mismo.

La auto-transformacion conducida desde el Yo supone una impar-
cialidad amorosa respecto del conjunto de mis Pls. De hecho, si nos descu-
brimos tomando una posicidn, a favor o en contra de cualquier PI -por
ejemplo, si estamos a favor de ser simpaticos y en contra de ser cargantes-
podemos concluir que estamos ubicados en nuestra Personalidad —en otro
P1-'y no en nuestro Yo.

La justicia interior, método de integracién
y armonizacién de nuestros Pls

Al reconocer que muchos de mis Pls viven en conflicto entre ellos,
puedo darme cuenta de la importancia de mediar entre los protagonistas de
estos conflictos interiores, e intentar asi resolver dichos conflictos e inte-
grar mi personalidad. Para ello la TPl propone un método que ocupa la
analogia de instalarme en mi Yo para desde alli actuar como Juez, condu-
ciendo entre mis Pls un proceso desde la perspectiva de la mediacion para
la conciliacion.

Lo maravilloso es que mi Yo tiene la capacidad de pensar y ver de
manera mucho mas amplia, integrada y sistémica, y es imparcial respecto de
los Pls, porque ve la condicién parcial de sus planteamientos en tanto
partes complementarias de un todo mayor. Esto lo capacita para conducir

71



un juicio imparcial entre ellos, actuando como un mediador que les permita
comprender su participacién como partes en ese todo mayor.

Nuestros Pls en general se sienten no comprendidos y tratados in-
justamente, y ello genera una herida en nuestro mundo emocional, que es el
lugar sensible de nuestra interioridad. Para sanar nuestras emociones debe-
mMOS revisar nuestros juicios hechos, que son en verdad condenas previas
sinjuicio, y pasar a realizar ahora un juicio imparcial. La justicia interior sana
laemocion herida.

Uno de los componentes fundamentales en el origen de nuestras
emociones negativas son los juicios que recibimos de nuestros padres y
otros adultos significativos, que son predominantemente negativos o
descalificatorios, tales como: incapaz, egoista, desordenado, indtil, aburri-
do, tonto, molestoso, insensible, inadecuado, insoportable, etc., etc; aun-
que también los hay de ensalzamiento, tales como: maravilloso, Unico, es-
pecial, increible, encantadora, graciosa, etc., etc.

Nos ocuparemos aca de los juicios negativos, pues son los que
causan mayor dafio, aunque los juicios de ensalzamiento —por ser exagera-
ciones- también generan distorsion y sufrimiento. De hecho, los juicios de
ensalzamiento, cuando nos parece que no estamos a la altura, se convierten
en autojuicios negativos.

Para comprender el impacto que pueden tener los juicios negativos,
preguntémonos como puede sentirse un nifio dependiente del afecto y
valoracion paterna para desarrollar su autoconfianza y autoafirmacion, si
recibe esos juicios descalificatorios. Lo sabemos. El nifio se siente en shock.
No puede comprenderlo. No puede comprender que sus manifestaciones
naturales, o sus manifestaciones provenientes del aprendizaje que ha he-
cho de sus propios padres, o sus conductas para las cuales no ha tenido
aun un aprendizaje, o simples accidentes, generen en sus progenitores una
furia agresiva y una avalancha descalificatoria, condenatoria, de reproches
y castigos. Junto con no comprenderlo, se siente dolido -y menos confesa-
ble- resentido. Por fortuna al ser humano en su infancia le fue provisto el
recurso -que ocupa de manera inconsciente- de la construccién de un
sistema de defensa psicoldgico cual es la personalidad.

Tenemos ademas que esta agresion y descalificacion paterna se da
en un contexto en el que el nifio no tiene ningun poder, no tiene ninguna
posibilidad de sobrevivir fuera de la proteccion paterna, y por otro lado, no

72



tiene ninguna fuente de apoyo interior que le permita resistirse a creer que
lo que sus padres le dicen no sea cierto, y que no sean en verdad merecedores
de esas descalificaciones.

Tal vez asome en el nifio en algin momento la reflexién de: “;co6mo
voy a ser tan malo, si no me siento malo?”, “pero si mi mama y/o papa hacen
estas mismas cosas que me critican”, o ¢y como me dijeron el otro dia que
yo era fantastico y ahora me dicen que soy un desastre? Sin embargo estos
atishos, que son a la vez vislumbres de la incoherencia paterna, sucumben
ante su fragilidad y dependencia frente a sus padres.

Y de esta manera, en distintos grados, todos los nifios terminan
tragandose una rebajada idea de si mismos y de su valer, y la hacen propia,
la convierten en un auto-juicio —recordando que también estan las image-
nes ensalzadas de si mismos que no estamos considerando aqui, y que en
cierto sentido lo ‘levantan’ al punto de constituir una autoimagen idealiza-
da con la cual nos defendemos de la autoimagen despreciada.

A partir de esos juicios incorporados, va corporizandose en el nifio
una tremenda ira, porque a nivel de su intuicién natural o sentido comun
considera que las imputaciones son injustas o parciales. Esta ira se volcara
después hacia todos los que le lancen esos mismos juicios negativos. To-
das las emociones negativas hacia los demas tienen este sustento; y en ello
esta una de las principales causas de las malas relaciones humanas.

Pero hay otro sentimiento que se levanta en el nifio frente al trato
paterno injusto, que es la autocompasion: pobrecito de mi que me tratan de
manera tan injusta. Asi se construye el rol de victima. Y una caracteristica
de la victima es considerar que el mundo o los demas estan en deuda
con ella, con lo que se convierten en personas sobre-exigentes, sobre-
demandantes. O bien pueden decidir cobrarse justicia por su propia
mano, porque sienten que tienen derecho, que se les debe, y se convier-
ten asi en agresores.

Si enfocamos este tema desde la vivencia de los padres, tenemos
que cuando ellos emiten estos juicios sobre sus hijos, en general lo hacen
desde la conviccion de que estdn formulando una verdad; pero ¢se han
planteado alguna vez la validez de esta conviccion? Esto no pareciera ocurrir.

El Gnico sustento para sus juicios parece ser la conviccion de que el
nifio deberia responder a sus exigencias y expectativas, y que de no hacerlo

73



merece la descalificacion agresiva. Pero, ¢es verdad que el hijo deberia?, ;es
justa mi exigencia, es justo que yo ponga mis expectativas en él para que él
me las satisfaga? ¢ Distingo entre exigencias legitimas e ilegitimas?

Luego parece subyacer a la conducta de los padres otra conviccion:
que el nifio esta en condiciones de cumplir esas exigencias. ¢ Es verdad que
estd en condiciones de hacerlo, que tiene las herramientas para hacerlo?
Esto nunca nos lo preguntamos.

Si los padres reconocieran que hay injusticia en el trato que en gene-
ral dan a sus hijos, podrian intentar, en vez de sentenciarlos, pasar a expre-
sarles lo que les ocurre a ellos cuando los nifios no hacen lo que hacen: me
frustras, me enrabias, me retraso en mi trabajo, no me puedo salir a divertir,
etc. Este cambio ya es un gran paso, pues dejariamos con ello de menosca-
bar a nuestros hijos, y situariamos la lente en la observacion de nuestros
deseos y necesidades.

Debo aqui enfatizar que este enfoque no es un llamado a permitir
cualquier cosa a los nifios, pues ellos se han llenado de conductas
disfuncionales —tomadas de sus progenitores y figuras significativas- que
se necesitan contener desde el ejercicio de una autoridad legitima. Pero ello
requiere hacerse desde una contencién y no desde una descalificacion y
castigo, porque sus manifestaciones surgen de la formacion que han recibi-
do y de su reaccion a ella.

Ahora bien, la posibilidad de responder si nuestras demandas y
exigencias a nuestros hijos son justas, y si 1o son nuestros juicios hacia
ellos, requiere de un trabajo de auto-conocimiento de los padres —de los
adultos en general-, de un camino de desarrollo personal; porque el trato
que damos a nuestros hijos es el que antes recibimos nosotros como nifios,
y que esta condicionado en nosotros, por lo que para cambiar el modo como
los tratamos necesitamos reeducarnos interiormente, transformarnos nosotros.

Hemos descrito nuestra personalidad como habitada por Pls. Ahora
agregaremos que ellos estan agrupados, y una de las agrupaciones mas
evidentes es la los Pls padre/madre en uno, es decir, nuestros padres graba-
dos en nuestra personalidad, y los Pls nifio(a) en uno, esto es, nuestra forma de
ser como nifios actuando frente a nuestros padres mientras nos criaban.

Esto significa que en nuestro mundo interior tenemos a los dos
actores que vivieron todas las relaciones hermosas a la vez que todos los

74



conflictos durante nuestra infancia. La relacién que tuvimos con nuestros
padres durante nuestra infancia qued6 grabada en nuestra personalidad, y
es una relacion silenciada o reprimida que se sigue viviendo hoy en nuestro
mundo interior tal cual la vivimos exteriormente entonces.

Por ello hoy podemos mediar a través de un juicio imparcial, y resol-
ver lo que no se resolvid en nuestra infancia entre ellos y nosotros, porque
hoy ellos y nosotros son partes de mi personalidad.

Al llevar adelante un juicio justo entre nuestros Pls padre y nuestros
Pls nifio/hijo, con ayuda de mi Yo, que ocupa la funcion de Juez Imparcial,
podremos reconciliar nuestra personalidad y con ello reeducar al padre/
madre en nosotros, y al hijo(a) en nosotros, sanando asi una larga cadena
intergeneracional de injusticias.

Como consideracion general, la legitimidad de los juicios que se
emiten depende de su alcance, su contexto, sus fundamentos y sus objeti-
vos. Lo primero que una defensa tiene derecho a establecer es el alcance y
extension de la acusacion.

Por ejemplo, si tenemos incorporado en nosotros la calificacion de
torpes, a lo primero que se debe abocar la defensa es a establecer cosas
como las siguientes: ;qué comportamientos?, ;en qué circunstancias?, ;qué
aspecto de mi ser: motricidad, emocidn o intelecto?, ;en referencia a qué
parametros?, etc. Ninguna de estas especificaciones esta por lo general
contenida en los juicios que nos hemos tragado sobre nosotros mismos.
Sélo recibimos la condena de nuestros padres cuando nos sentenciaban
sin derecho a defensa, respecto a hechos que por lo general nosotros los
interpretamos de otra manera.

De alli la necesidad de realizar hoy un juicio interior imparcial, para
revisar la sentencia previa que recibimos, sin haber sido nunca llevados a
un juicio justo. Asi podremos conocer el verdadero alcance, gravedad y
consecuencias de las faltas, si es que efectivamente las hubiera, porque el
PI nifio podria perfectamente resultar absuelto, y el Pl padre transformado a
través de una nueva comprension.

Con esto, toda presunta falta deja de representar una sentencia
expresada en términos absolutos. Ello limpia el sentimiento de menosca-
bo para pasar sélo a definir un Pl nuestro que realiza determinadas ac-
ciones y produce determinadas consecuencias acotadas, descalificables

75



0 no, y que pueden, mediante un esfuerzo especifico, si corresponde,
transformarlas.

El nifio en nosotros, la emocionalidad del nifio en nosotros, esta
llena de pozos de miedo, angustia, rabia y otras emociones, como conse-
cuencia de los multiples juicios negativos, de las acusaciones, de las con-
denas previas. Aunque nuestro cuerpo e intelecto crecio, las emociones
quedaron aisladas y atascadas sin ser nunca contextualizadas. Ellas produ-
cen hoy en nosotros el mismo efecto que nos produjeron cuando éramos
nifios indefensos ante el mundo y dependientes de nuestros padres.

Al juzgarlas imparcialmente, explicitarlas, darles contexto y
dimensionarlas, descongelamos esas emociones de su condicion infantil, y
las llevamos, a través de su contextualizacion, a una emocionalidad adulta.

Pero para que este proceso tenga eficacia, es fundamental involucrar
al PI concreto, en el cual estan encarnadas las emociones; porque todos
nos hemos dicho cosas como: yo sé que no soy tan impuntual, yo sé que no
hago todo mal, yo sé que no es verdad que no me preocupo por los demas;
pero eso no tiene impacto sobre la conviccion congelada en el PI.

Lo que impide que nuestra reflexién tenga un efecto en nuestro pen-
samiento y emociones, es que no nos sabemos comunicar directamente con
ese aspecto nifio en nosotros que se constituyd como Pl y que sigue reac-
cionando a esos juicios como lo hicimos cuando nifios.

Nuestra mente “racional” sabe, pero nuestros Pls, en quienes esta
encarnada toda la vida psicologica de nuestra personalidad, no se enteran
de nada a menos que los convoquemos directa y explicitamente.

El Juez Imparcial tiene la capacidad de ver las razones e intereses de
los Pls desde una perspectiva mas amplia, con una mentalidad més holistica,
en definitiva, con imparcialidad; ello permite que los Pls escuchen, se abran
a ver, a reconocer y validar la “parte de verdad” que tienen las convicciones y
motivaciones del otro Pl, y los limites de la validez y la verdad de las propias.

La metodologia de un juicio interior imparcial

La realizacion de un juicio interior se inicia con un ejercicio de pre-
sencia/meditacion para lograr en el grado mas alto a nuestro alcance habitar

76



el espacio de nuestro Yo e intentar mantener esta presencia. Tras ello con-
vocamos a los Pls litigantes, para que el Yo pregunte y contra-pregunte,
descubra las motivaciones y razones de cada uno, incentive el didlogo
entre ellos y emita finalmente sus juicios, que en este caso no son senten-
cias sino propuestas de aprendizaje, cambio e integracion.

Los pasos metodologicos son:

-Presentacion del conflicto que se desea trabajar.

La persona presenta en forma sintética el tema-problema, o tema-
deseo. Normalmente surge algo como: estoy angustiado por tal cosa;
rechazo tal aspecto mio; deseo tal cosa y no puedo lograrla, no
tolero a determinada persona, etc. Cuando la persona presenta su
problema como ocurriendo entre ella y alguna persona externa, se
hace necesario primero descubrir el P1 propio que se coloca en la otra
persona. Sélo existe conflicto exterior como eco de un conflicto inte-
rior, y lo que se trabaja con esta metodologia es el conflicto interior.
-Citacion a los litigantes.

Sube al estrado el Juez Imparcial y convoca a los litigantes. Llama-
mos a través de imagineria o a través de un dibujo, no necesariamen-
te figurativo, al aspecto acusado —al que el acusador ha definido
como causandole el problema, al que desea controlar o eliminar. Lue-
go traemos a la Corte al acusador, al Pl que se declara afectado por el
problema, y que querria cambiar, reprimir o eliminar a aquel que en su
vision es culpable. Con estos dos personajes se inicia el juicio, pi-
diéndoles el Juez Imparcial que planteen sus posiciones, sus acusa-
ciones y sus defensas.

-Citacion a testigos o a otros actores involucrados.

Una vez agotada esta primera exploracion, el Juez Imparcial convoca
a otros Pls involucrados en el conflicto que se esta ventilando. Cada
personaje que surge se dibuja, o se trabaja con imagineria de modo
analogo a lo descrito en el punto anterior.

-El dictamen del Juez Imparcial.

El Juez Imparcial aporta su vision de las cosas, expresa lo que ha
visto y comprendido del conflicto, y entrega las sugerencias que
tiene para un nuevo entendimiento entre las partes. Cierre.

La experiencia termina cuando se consideran abiertos y explorados
todos los alegatos, citados todos los testigos, y dando su discurso de
cierre el juez imparcial. Tras ello, la persona expresa y comparte lo que
experimento y lo que comprendid sobre si misma.

77



Esta metodologia puede ser aplicada gradualmente sobre todo el
territorio de nuestra personalidad, es decir, sobre los multiples temas-pro-
blema o temas-deseo; y nos permite ir conociendo todos los aspectos que
estan involucrados en nuestros conflictos interiores, ir comprendiendo la
validez relativa y parcial de las distintas miradas, ir adquiriendo una mirada
mas abarcante y sistémica e ir por tanto generando una integracion y armo-
nizacién de nuestra personalidad y de nuestro Ser.

El método es practico y gradual, y requiere del interés y de la perse-
verancia; pero cada paso, cada exploracion parcial, va aportando una nue-
va vision, va aireando nuestra vida interior, va mostrando que existe la
posibilidad de generar realidades nuevas, y va por tanto aportando con-
fianza en nuestra posibilidad de auto-transformacion, a la vez que generan-
do autoytansformacion.

La TPI aplicada a los distintos malfuncionamientos

La TPI se puede constituir en un método genérico para los procesos
de sanacion de los malfuncionamientos, por cuanto todo malfuncionamiento
esta encarnado en un PlI.

Esto es equivalente a decir que si queremos realizar mejoramientos
sobre el planeta Tierra, tenemos que hacerlo a través de los seres humanos,
que son quienes lo habitan y en quienes radican los malfuncionamientos
que hacen que el planeta funcione como lo hace. De esta analogia podemos
también ver el nivel de dificultad de la tarea.

Para aplicar la TPI a los distintos malfuncionamientos, debemos re-
cordar que el punto de partida es la validacion y no el rechazo de ningin Pl
ni de sus convicciones. Lo que se busca es que el P1 describa como se ve a
si mismo y cémo ve las cosas desde su punto de vista. Es esta forma
‘socratica’ de preguntar sin rechazar o descalificar la que permite que el PI
esté dispuesto a examinar sus convicciones, con lo que se va haciendo
gradualmente mas real.

Veremos a continuacion breves especificaciones para la aplicacion
de la TPI a los distintos malfuncionamientos, que no desarrollo mas a fondo
pues sdlo se trata de especificaciones al enfoque y metodologia ya presen-
tados.

78



Para su condicién de estructura dividida y en conflicto interior

Esta condicion estructural de la personalidad esta encarnada por los
Pls. Ellos son los que estan divididos y en conflicto interior. En un sentido
general, lo que se hace es reconocer y vincular a los Pls, y realizar los juicios
interiores alli donde hay conflicto. Esto va generando una comprension
reciproca, les permite verse como partes complementarias de un ser supe-
rior a ellos que los contiene, lo que va atenuando los conflictos interiores y
generando la integracion.

Paralos errores cognitivos

Los errores cognitivos estan instalados en los Pls correspondien-
tes. Por ejemplo, el error cognitivo de enjuiciar est4 en el Pl enjuiciador,
quien dice cosas como: ti no cumpliste, t me fallaste, ti no saber hacer las
cosas, ti siempre llegas atrasado, tu eres un egoista, etc.

La forma préctica de reeducacion para la autotransformacion de este
PI es hacerle preguntas que lo enfrentan a que piense mas alla de las ideas
fijas que tiene. Por ejemplo: ;como te formaste ese juicio?, sen qué te basas-
te?, ¢escuchaste lo que tu acusado tenia para decir?, ;en base a qué descar-
taste su defensa?, etc.

Todas estas preguntas van mostrando a ese Pl -y por tanto a la
persona— que detrds de esos juicios no hay un real pensamiento, no hay
una experiencia propia, no hay una real consideracion de todos los hechos
involucrados. Asi podréa reconocer la ausencia de solidez y de realidad del
juicio, y la comprension de que esta actuando y obedeciendo ciegamente a
grabaciones instaladas, que operan automaticamente.

Este proceso no s6lo va aportando comprension, sino también vida,
profundidad, solidez y sentido a ese PI. Con esto, el Pl guiado por el Yo
empieza a pensar por si mismo, en el presente, dejando de lado las ideas
condicionadas. Asi el pensamiento se hace mas vivo y se torna propio por
primera vez.

Este procedimiento es valido y eficaz respecto de todo el listado de
los errores cognitivos de que son depositarios los distintos Pls.

79



Parala autoimagen idealizada

Si tengo un rasgo idealizado, es un Pl quien es portador de ese
rasgo, aunque por cierto éste no lo considera idealizado. Si pienso, por
ejemplo, que soy ‘increible’, es porque tengo un PI que es ‘el increible’ y
piensa para si que ‘es’ increible.

Al examinar con él su conviccidn, podremos reconocer lo vago y las
distintas cosas que pueden significar esto de ser increible. Entonces pode-
mos preguntarle al Pl increible: ;qué cosas haces?, ;qué cosas eres capaz
de hacer?, sen qué sentido ellas son increibles?, ;como descubriste que
eran increibles?, etc., etc. Esto va conectando al Pl idealizado con la reali-
dad, en el grado en que pueda soportarlo, y asi para cualquier rasgo.

Paralos mecanismos especificos

Las distorsiones respecto de un funcionamiento sano del psiquismo
seglin vimos, son varias. Recordemos aqui rapidamente el listado: conduc-
tas automatizadas, corporalidad contracturada, charla automatica, emocio-
nes negativas, funcionamiento reactivo, habitos, identificacion, imagina-
cion, influenciabilidad, pensar automatico, proyeccion y reaccion automatica.

Aqui se requiere mas de la mediacién del guia o terapeuta, para
encontrar a los Pls que encarnan estas funciones distorsionadas. Pero en
términos generales, si hay una corporalidad contracturada, es porque hay
diversos Pls cuyos psiquismos contracturan al cuerpo. Al reconocer y dia-
logar con los Pls, podemos pedirles que se den cuenta si sus convicciones
o temores, o sus conflictos, estan generandoles una contractura muscular,
y luego podemos preguntarles qué temen, por qué entran en conflicto,
contra quien luchan. En el mismo proceso en que el Pl reconoce
cognitivamente sus hechos, ira soltando la emocionalidad que lo atrapa y
se descontracturara su cuerpo.

O por ejemplo en la charla automatica, si logramos contactar y con-
versar con el PI que tiene una determinada temética que discurre de manera
automatica, podemos preguntarle: ¢y cual es tu motivacion para decir eso?,
¢ qué proposito tienes?, ;quieres convencer a alguien de algo, o discul-
parte de algo o criticar a alguien?, si dejaras de hablar, ;qué piensas que
ocurriria?, etc., etc. Esto permite un cable a tierra respecto de su charla
automatica.

80



Y asi, todas las funciones distorsionadas se podran examinar y hacer
mas reales, mas esenciales, a través de comunicarnos con este sujeto uni-
versal que es el Pl depositario de esa distorsion.

Para las tres orientaciones

Las tres orientaciones se basan en la conviccion de que uno de los
movimientos: hacia, contra o de alejamiento de la gente, es el modo correcto
y/o es mi mejor defensa frente a las personas. Correlativamente, los otros
movimientos son malos o riesgosos. Estas convicciones estan en los Pls.
Podemos validar con y ante ellos que estas estrategias fueron valiosas y
sirvieron en su infancia, pero que hoy no se ajustan a la realidad. Entonces
los invitamos a revisar las condiciones de realidad actual y a realizar -en el
grado en que les sea posible- experiencias de aventurarse en la actuacion
de las otras orientaciones, para abrirse a la posibilidad de liberarse de ellas.

Paralafijacién en los Eneatipos

Los Eneatipos son una suerte de constelaciones de Pls relacionados
unos a otros. Por ello, cada fijacion y cada pasion se pueden revisar desde
el nivel de los rasgos que la componen. Asi, cada rasgo de la constelacion
responderd —en tanto PI- a una relacion directa, y permitira salirse gradual-
mente de sus fijaciones y pasiones.

Parael guién devida

Si tenemos un guidn tenemos necesariamente a los actores de ese
guiodn, que son, una vez mas, los Pls. Aqui es muy directa la posibilidad de
conversacion con cada Pl para que pueda ver su condicién de actor de un
libreto prefijado. Y al hacerlo, también ir4 estableciendo la comprension del
caracter programado del guidn y lo ira llenando poco a poco de vida real.

81






Mis influencias y mis gratitudes

Me costd darme cuenta lo afortunado que fui de vivir mi juventud
—de mis 14 a mis 19— entre los afios 1967 y 1972, debido a que en esos afios
convivieron —en una relacién tensa— tres grandes paradigmas.

El primero, el catolicismo —entremezclado con un conservadurismo
econdmico—, instalado en el pais —y en Occidente— como paradigma domi-
nante. En él yo fui formado, y mi vision de mundo y convicciones se basa-
ron en sus elementos socialmente instalados y difundidos, encarnados en
mis padres, mis familiares y mi colegio. Sin embargo desde mi adolescencia
surgieron mis cuestionamientos a las incoherencias que descubria en él.

El afio 71, en que ingreso a la universidad, comienzo a acceder a la
interpretacion del mundo marxista. Ella se habia instalado —aqui y en el
mundo- como fuerza de oposicién, fuerza critica o contracultural, frente al
conservadurismo religioso y econémico. Por tanto requirié argumentar y
convencer, para ir construyendo su fuerza.

Me atrajo esta interpretacion del funcionamiento del mundo tan ela-
borada intelectualmente, desde mi lectura de sus tedricos. Pero no me con-
vencié como algo que diera cuenta de la verdad. A mi mente joven que ya se
habia entrenado frente al catolicismo para detectar incoherencias y
sinsentidos, no le pareci6 real esa maquinaria explicativa de las fuerzas que
movian al ser humano y la historia.

Poquito antes, el afio 69, conoci lo que aparecia como un movimiento
existencial, pero que también representaba otro paradigma, y tenia a impor-
tantes tedricos. Eran los jipis, a quienes pude ver ‘en terreno’ cuando se
fueron en masa a bafar desnudos a las piletas al costado de la explanada de
pasto frente al Washington Monument, en el mismo momento en que Nixon
presidia la celebracion oficial del 4 de Julio sobre esa misma explanada.
Luego a fines de ese afio me asomé por Piedra Roja, el Woodstock chileno.

Siel catolicismo y el marxismo eran disciplinados y severos, el jipismo
era deleitoso y ludico, relajado y pacifista. Esta tercera fuerza, cuyo espiritu
no era de confrontacion sino de conciliacidon, de fraternidad, es la que me
fue mas afin. Pero tampoco me hice jipi. No comulgaba con lo que veia
como un abandono, una renuncia, un alejamiento displicente, una falta de

83



fuerza de realizacién, una ausencia de motivacion intelectual. Me parecia
que si el mundo era dejado a los jipis, éste no se sostendria, no lograria
funcionar y salir adelante en su aspecto préactico.

Retrospectivamente, lo que considero afortunado para mi de haber-
me encontrado con estos tres paradigmas —porque esto lo elaboro mucho
después— es que estas tres fuerzas representan el total de alternativas po-
sibles para dar cuenta una realidad: la afirmacion de una realidad, la nega-
cion de ella, y la pacificacion o conciliacion de las fuerzas que chocan en
ella. Los tres paradigmas eran las tres parcialidades posibles a un determi-
nado nivel. Y al no adherir o identificarme con ninguna de ellas, y al visualizar
sus limites, la solucién para mi sélo podia provenir, si es que existia, de un
nivel superior. Esto es lo que entiendo, a posteriori, que me abri¢ a la dimen-
sion espiritual de la vida.

Pero eso llegd muchos después. En el momento de mi juventud en
que vivi esa lucha de paradigmas en mi propia mente y vida, quedé encerra-
do en un torbellino, perdi referentes de sentido, y entré en una crisis
existencial. Esto me llevo a ‘salirme del sistema’, lo que se tradujo parami en
no hacer lo que se suponia que tenia que hacer, no ir tras la vida que se
suponia que debia transitar. Salirme de ingenieria, no buscar construir una
‘buena familia catolica’, no vivir en una “casita del barrio alto’. Pero fue
peor, quedé bastante desestructurado, bastante huérfano, bastante a la
deriva, bastante abatido.

Otro hecho afortunado surgi6 para mi entonces, pues no sé debido
a qué, una fuerza de busqueda se instald en mi en paralelo con la crisis. Mis
dias combinaban el no interesarme por nada, o vivir desde una cierta extra-
vagancia, con una intensa busqueda de sentido. Esto Ultimo se expreso en
dirigirme al Unico lugar que se me aparecié como posible fuente para aclarar
mi confusion y crisis: las carreras humanistas en las universidades. A través
de preguntar a los estudiantes qué profesores tenian propuestas
existenciales que les parecian interesantes, yo tomaba y aprobaba sus cur-
s0s como oyente, y me empapaba de sus visiones. De esa busqueda co-
mienzo a renacer.

Aqui quiero expresar mi tremenda gratitud a quienes me aportaron
miradas mas abiertas en ese tiempo de mi confusién, con propuestas desde
la filosofia, la antropologia, la literatura, la estéticay el arte.Y especialmente
a lo que se convirtié en la base desde la cual sustentar mi sentido de la vida:
la psicologia. Con Alex Kalawski conozco la gestalt, y con Rolando Toro la

84



psicodanza, hoy biodanza. Me ayudaran a profundizar después, desde el
aprendizaje y la terapia, en distintos grados, Tito Calaz, Francisco Huneeus,
Alfonso Luco, Mirentxu Bustos, Lucila Geralnik, Rafael Jiménez, Alfredo
Molinay Carmen Andrea Hales.

Junto a ellos estan aquellos de quienes recibo desde sus
formulaciones tedricas. Aunque he leido bastante, aca reconozco las fuen-
tes con las que mas conecto y las que incorporo directamente en mi forma-
cién y en este texto.

De Norberto Levy, gestaltista argentino, con quien asisti a un taller
breve en Buenos Aires, tomo de su libro ‘El camino de la autoasistencia
psicolégica’ la idea de los errores cognitivos, que expuse con variaciones y
profundizaciones propias y de manera resumida en el capitulo de los
malfuncionamientos

A Claudio Naranjo es a quien quizas mas he leido y tiendo a suscribir
y a encontrar de alta calidad sus desarrollos. Con él asisti a un taller breve,
lo he entrevistado y hemos conversado en algunas ocasiones, pero no es
alguien con quien me haya formado. Sus ideas impregnan mi mirada sobre la
psicologia transpersonal y sobre el eneagrama.

Luego esta la neosicoanalista Karen Horney, de quien estudié su
libro ‘Nuestros conflictos interiores: una teoria constructiva de la neuro-
sis’. De mi comprension de ella son los subtitulos de las tres orientaciones
del psiquismo y de la autoimagen idealizada.

Otra referencia importante para mi es el libro “;Qué dice usted des-
pués de decir hola’ de Eric Berne. Su Analisis Transaccional lo encontré un
modelo muy claro y sencillo a la vez que profundo. Su pluma es muy liviana,
ingeniosa y ludica. Entregué en este texto un resumen de mi comprension
de su analisis de guiones.

Si el 72 descubri el mundo de la psicologia, el afio 80 tuve acceso
a la escuela espiritual de la que he hecho desde entonces mi casa. Por
las coincidencias significativas, Manuel Godoy, con quien hice una
terapia breve, estaba conectado en ese momento a la escuela de Cuarto
Camino de Gurdjieff y él me genera el puente. Alli dirigian el trabajo
Adela Dib, Alia Dib y Ricardo Guillén. Quien condujo siempre mi grupo
de trabajo fue la sefiora Adela. Mi mas profunda comprensién de mi vida
y de la vida proviene de este trabajo. Muchas personas, mas antiguas

85



que yo y mis compafieros actuales, han fortalecido mis posibilidades. A
todas ellas mi gratitud.

Del sistema de Gurdjieff tomo la idea central de mi modelo; pues si
bien su ensefianza es espiritual, explica a la base la existencia de un psiquismo
humano condicionado, que considero en su formulacién la mejor compren-
sion del funcionamiento —del malfuncionamiento— de nuestra personali-
dad, como asimismo de nuestra posibilidad de acceder a una vida psicol6-
gica mas sana.

De su descripcion del malfuncionamiento de nuestra personalidad
debido a estar dividida en una multiplicidad y sucesion de yoes, tomé la
nominacion basal de mi modelo que es la de los Personajes Interiores. Lue-
go recojo muy sintéticamente su descripcion de una serie de malfunciona-
mientos que él describe como aquejando a nuestra personalidad, y que
expuse en uno de los subtitulos sobre nuestros malfuncionamientos.

Asi, de todas estas fuentes, y especialmente de Gurdjieff, desarrollo
mi comprension sobre la condicién humana y sus posibilidades de sanacion.

Cada uno de los autores de los que tomo algun subtitulo tiene siste-
mas completos. Yo sélo he mostrado aqui una parte resumida de sus siste-
mas, tras armarse en mi la idea de que todos ellos concurrian como distintas
formulaciones o distintos angulos que contribuyen a ilustrar el conjunto de
aspectos malfuncionantes de nuestra personalidad.

Asi, con todos estos materiales disefié este mapa o forma personal
de comprension del psiquismo humano en su nivel condicionado y del
proceso de sanacion, que es lo que he presentado bajo el concepto de la
Sanacion de nuestros Personajes Interiores.

Muchos afios atras, siendo parte de un grupo que valoré mucho y
con el cual intentamos instalar hacia fines de la dictadura una Universidad
para la Paz en Chile, sin que pudiéramos llegar a puerto, yo tenia unos 33
afios, y me tocé exponer ante el grupo una propuesta que yo habia elabora-
do de un trabajo de autoconocimiento para el logro de la paz. Iba a asistir
esa vez como invitada Lola Hofmann.

Yo temia que ella encontrara deficiente mi exposicion. Cuando con-
clui, ella dijo “Pero eso ya se conoce”. En ese momento respiré aliviado. Y
cito aqui esta anécdota pues expresa mi conviccion: todo esto que he pre-

86



sentado en este libro ‘ya se conoce’. En su comprension mas profunda, es
un conocimiento que conservan las tradiciones espirituales a lo largo de los
tiempos y lo ensefian en los tiempos de transicion —como el que hoy esta-
mos viviendo; son conocimientos que en un cierto grado de profundidad
menor ‘redescubrio la psicologia desde cero’ cuando el occidente racional
perdi6 la conexion con la realidad interior mas profunda del ser humano; y
hoy, cualquiera de nosotros puede acceder a este conocimiento en la medi-
da de su esfuerzo y trabajo personal.

Exponer entonces en este libro “esto que se conoce’, es s6lo un acto
de dar forma personal al grado en que he podido acceder a este conocimien-
to. Es mi base experiencial y mi aprendizaje personal de algo que esta dispo-
nible, desde mdltiples fuentes, en diversas formas, y en muy diversos gra-
dos de profundidad.

Confio en que mi forma de comprender nuestro mundo interior, que
aqui he expuesto, pueda ser el lenguaje y el puente a través del cual algunos
encontraron algun grado de comprension nueva y un estimulo a sus bus-
quedas personales.

87



